
ISSN: 2538-5240 

E- ISSN: 2783-3216 

 
Article in Press 

 
Faculty of Social Sciences 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 

 

1 

The Convergence of Progressivism, Religious Reform, and Turanist-Turkism 
in the Thought of Muslim Intellectuals in the South Caucasus (1850-1918) 

Yahya Bouzarinejad1  , Hosein Habibzadeh2  

1. Professor, Department of Islamic Social Sciences, Faculty of Social Sciences, Tehran University, Tehran, Iran. Email: 

y_bouzarinejad@ut.ac.ir 

2. Masters Student, Department of Islamic Social Sciences, Faculty of Social Sciences,Tehran University, Tehran, Iran, Email: 

hosein.habibzade@ut.ac.ir 

 

Article Info ABSTRACT 
Article type: 

Research Article 

 

 

 

 

 

Article In Press  

 

 

Keywords: 

Progressivism, Religious 
Reform, Jadidism, Pan-
Islamism, Turkism. 

This research seeks to answer the fundamental question of why the seemingly 

distinct ideas of Progressivism, Religious Reform, and Turanist-Turkism 

demonstrated a remarkable capacity for convergence over a short historical period 

(1850-1918), enabling Muslim intellectuals from the South Caucasus to 

simultaneously represent all three facets. Relying on a "documentary-library 

research method," this study has gathered relevant documents and reports 

pertaining to this field to the greatest extent possible. Through a descriptive-critical 

examination, it presents a sociological analysis of the interwoven nature of these 

ideas. The study concludes that the discourse of Progressivism, the three 

manifestations of the Religious Reform movement—namely, Pan-Islamism, 

Jadidism, and Babism—and the ideology of Turanist-Turkism shared significant 

similarities in their epistemological foundations. It was these very similarities that 

facilitated cooperation and coordination within the social and intellectual spheres. 

Drawing upon various historical references, this research provides examples of this 

convergence and the intellectual commonalities among Caucasian thinkers and 

intellectuals. 

 

 

Cite this Article: Bouzarinejad, Y. and Habibzade, H. (2026). The Convergence of Progressivism, Religious Reform, and Turk-

Turanism in the Thought of Muslim Intellectuals in the South Caucasus (1850–1918 CE). Social Theories of Muslim Thinkers, 

(In press), -. doi: 10.22059/jstmt.2025.391215.1778 

 

  

                               © The Author(s).                                               Publisher: University of Tehran Press. 

DOI: https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742 

 
 

  

mailto:y_bouzarinejad@ut.ac.ir
mailto:hosein.habibzade@ut.ac.ir
mailto:y_bouzarinejad@ut.ac.ir
mailto:hosein.habibzade@ut.ac.ir
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742
https://orcid.org/0009-0006-1090-382X
https://orcid.org/0009-0002-4616-4476


Con The Convergence of Progressivism, Religious Reform … / Yahya Bouzarinejad & Hosein Habibzadeh   2 

 

1. Introduction 

This research investigates a pivotal paradox in the intellectual history of Muslim communities 

inhabiting the South Caucasus under Tsarist Russian administration. The region, following its 

formal incorporation into the Russian Empire via the Treaties of Gulistan (1813) and Turkmenchay 

(1828), experienced profound sociocultural and identity transformations. The central research 

problem concerns the remarkable ideological convergence, within the relatively brief historical 

span from 1850 to 1918, of three seemingly divergent intellectual currents: Western-inspired 

Progressivism (Taraqqī-parvarī), movements for Islamic Religious Reform (Iṣlāḥ-i Dīn), and the 

emergent ideology of Turanist-Turkism (Türk-Turān-garāyī). This study seeks to explain how and 

why these distinct ideologies demonstrated such a potent capacity for synergy and amalgamation, 

enabling a single generation of intellectuals and political activists to champion elements of all three 

simultaneously, often without perceiving fundamental contradictions. The phenomenon is 

exemplified by the concurrent advocacy for Turkic nationalism (Azeri-Turkic milliyyatçılığı), the 

ideal of Pan-Islamic unity (Ittihād-i Islam), and the adoption of Western scientific methodologies, 

all within a coherent, if complex, worldview. This intellectual confluence demands a sophisticated 

sociological and epistemological explanation that transcends the limitations of mono-causal, 

exclusively nationalist, or purely biographical narratives that dominate much of the existing 

historiography.. 

2. Research Questions 

This inquiry is structured and guided by the following fundamental questions: 

I. What were the underlying socio-intellectual and epistemological reasons that facilitated the 

successful fusion and mutual reinforcement of these three distinct ideologies within the specific 

context of the South Caucasus? 

II. How were the inherent doctrinal and practical contradictions between these ideologies—

such as the tension between religious universalism and ethnic nationalism—reconciled, mitigated, 

or conceptually bypassed by their leading proponents? 

III. What specific forms of intellectual cross-pollination, personal networking, and practical 

political collaboration can be documented among the principal representatives and institutional 

advocates of these movements?. 

3. Literature Review 

The extant scholarly literature on the intellectual and identity-formation processes in the Caucasus 

during this period is characterized by a notable fragmentation and often a narrow thematic focus. 

A significant body of work, exemplified by the historical surveys of Faiq Alakbarli (2018) and 

Saadat Karimi (2018), approaches the subject primarily through a nationalist lens, tracing the linear 

development of Azerbaijani national consciousness. Another prominent strand of scholarship 

consists of valuable but limited biographical compilations and monographs on individual figures, 

such as the works of Ali Baghirov & Ramil Azimov (2018) and Adel Molaei (2020), or highly 

focused studies on specific religious sects, like the research on Baha'is by Soli Shahvar et al. (2011). 

The present research consciously positions itself against this fragmented tradition by adopting an 

explicitly synthetic and relational approach. It deliberately analyzes the interconnections, 

synergies, and mutual influences between Progressivism, Religious Reform, and Turanist-

Turkism—ideological streams that have predominantly been studied in isolation from one another. 

 



3   Social Theories of Muslim Thinkers, Article in Press  

 

4. Research Method and Theoretical Framework 

This study employs a rigorous "documentary-library" research methodology, conducting a critical-

descriptive and analytical examination of a wide array of primary and secondary sources. These 

include historical texts, personal correspondences, publicistic writings, and periodicals from the 

era. The primary analytical framework is a sociological model derived from the innovative 

methodology developed by Yahya Boudarinejad in his seminal series, "Methodology of Muslim 

Social Science" (2015-2021). The core thesis of this framework posits that profound similarities in 

the epistemological foundations of different schools of thought are a primary driver for the 

emergence of analogous social structures and political alliances. When intellectual movements 

share a fundamental commonality in their basis of knowledge—such as a shared prioritization of 

sensory experience and empirical verification over abstract rational demonstration or traditional 

scriptural authority—the potential for their social, political, and ideological convergence is 

significantly amplified. This perspective does not imply a perfect identity of thought or objectives, 

but rather a foundational consonance in the very methods of acquiring, validating, and legitimizing 

knowledge. This shared epistemological "grammar," in turn, facilitates practical collaboration and 

strategic alignment on shared civilizational and political projects, even among groups with 

ostensibly different surface-level ideologies. This theoretical lens is systematically applied to 

decipher the intricate intellectual synergy observed in the South Caucasus. 

4. Findings & Discussion and 

The research findings are organized around a detailed exposition of the three core ideologies, with 

particular emphasis on identifying and analyzing their specific points of epistemological 

convergence. 

i. Progressivism in the Caucasus: The Imperative of "Taraqqī" 

The palpable military, economic, and technological advancement of Western Europe, starkly 

contrasted with the perceived stagnation and political decline of the Muslim world, induced a state 

of collective bewilderment and an urgent, often anxious, desire for "progress" (taraqqī) among the 

Muslim intelligentsia of the region. This psychological and intellectual climate catalyzed a potent 

Westernizing tendency, which manifested in two primary, albeit interconnected, streams: 

• Radical Westernism: Forcefully represented by seminal figures like Mirza Fath-Ali 

Akhundzade and Mirza Malkam Khan, this current advocated for the comprehensive and largely 

unqualified adoption of Western civilization, its institutions, and its worldview. Their advocacy 

was frequently underpinned by a distinctly materialist and staunchly empiricist epistemology. 

Akhundzade's vehement campaigns for radical alphabet reform and his trenchant critiques of 

Islamic tradition were philosophically rooted in a sensory-based, quasi-Enlightenment materialist 

worldview that explicitly rejected metaphysical explanations. 

• Selective Modernism: A more nuanced stream of intellectuals sought to reconcile the 

imperative of material progress with the preservation of a core Islamic identity. Crucially, this 

study identifies that both of these streams—the radical and the selective—were united by a 

fundamental, often uncritical, commitment to an empiricist epistemology. The authority of 

"modern science" and its ostensibly neutral, empirical method was accepted as an unassailable, 

transcendent truth. This shared epistemological ground, which prioritized observable, sensory data 

and practical experience as the primary sources of valid knowledge, effectively created a common 

intellectual language and a set of unstated assumptions. This common framework, in turn, served 

as a crucial precondition for the future convergence and collaboration with other intellectual 

movements that shared this epistemological orientation. 

ii. Religious Reform Movements: Reconciling Faith and Modernity 



Con The Convergence of Progressivism, Religious Reform … / Yahya Bouzarinejad & Hosein Habibzadeh   4 

 

Three major reform movements intersected and interacted dynamically within the socio-

intellectual landscape of the South Caucasus: 

• The Pan-Islamism of Sayyid Jamal al-Din al-Afghani: While al-Afghani was an 

indefatigable anti-imperialist and a passionate advocate for Islamic unity, a closer examination 

reveals that his intellectual project contained inherent, and perhaps productive, tensions. His 

powerful emphasis on reconciling religious faith with modern scientific reason, and his strategic 

advocacy for "Islamic unity" (Ittihād-i Islam), were often framed in a manner that subtly privileged 

civilizational, linguistic, and nascent ethnic solidarities (implicitly "Turkism") over purely 

confessional bonds. This tendency is vividly illustrated in his treatise "The Philosophy of 

Nationality and the Reality of Linguistic Unity." This conceptual opening subsequently allowed 

key disciples and admirers, such as Ahmed Aghayev (Aghaoğlu), to transition seamlessly from 

Pan-Islamism to a robust Pan-Turkism, as both projects were increasingly viewed as 

complementary, rather than contradictory, paths toward collective modernization, empowerment, 

and resistance against European and Russian domination. 

• Jadidism (Usul-i Jadid): Originating in the Volga-Ural region through the foundational 

work of thinkers like Abu Nasr al-Qursawi and Shihabeddin Marjani, Jadidism primarily advocated 

for the reopening of ijtihad (independent legal reasoning) and comprehensive educational reform. 

While its arguments were theologically grounded, its epistemological stance exhibited a distinct 

form of "scriptural empiricism" and an anti-philosophical traditionalism that was inherently 

suspicious of complex rationalist demonstrations characteristic of the Usuli school in Shi'ism. This 

methodological orientation, which favored a direct, often literal, engagement with primary texts, 

created a tangible resonance with the broader empiricist and anti-scholastic spirit of the age. The 

educational reforms championed by Ismail Gasprinskiy (Gasprali), which systematically separated 

"worldly" (dunyavī) and "religious" (dīnī) sciences, further entrenched this epistemological divide 

within Muslim society and unwittingly aligned with the core agenda of the Progressivists. 

Consequently, Jadidist schools became pivotal institutional nodes for the dissemination of modern, 

secular knowledge. 

• Shaykhism and Babism: Esotericism as a Form of Sensory Rationalism:  

The Shaykhi school, founded by Shaykh Ahmad al-Ahsa'i, and its radical offshoot, Babism, 

presented a profound theological and epistemological challenge to mainstream Usuli Shi'ism. 

Although these movements are often categorized by their esoteric doctrines, a critical analysis of 

their epistemological stance reveals a significant, albeit theologically heterodox, engagement with 

empiricist and rationalist sensibilities. The core Shaykhi concept of Hūrqalyā—posited as an 

intermediary metaphysical realm bridging the physical and purely spiritual worlds—can be 

interpreted as a sophisticated attempt to provide a rational-sensory explanatory framework for key 

Shi'i doctrines, notably eschatology and the Occultation of the Twelfth Imam. This conceptual 

framework sought to render the immaterial (ghayb) conceptually tangible and accessible, thereby 

circumventing the need for the complex philosophical rationalism of the Usuli tradition. This 

methodological approach of articulating spiritual concepts in quasi-sensory and rationally 

accessible terms created an unexpected, but historically significant, resonance with the broader 

empiricist and anti-clerical spirit of the age. Furthermore, the Babi movement, which emerged 

directly from Shaykhism, explicitly rejected certain popular traditional Shi'i practices it deemed 

"superstitious," such as specific forms of passionate mourning (ta'ziya), thereby positioning itself 

as a movement of rational religious reform and purification. This critical stance towards established 

religious tradition and clerical authority aligned, in its practical consequences, with the 

modernizing impulse of Progressivists and Jadids. Historical evidence of active collaboration 

between Babi-Azali intellectuals and Caucasian secularists, such as the well-documented 



5   Social Theories of Muslim Thinkers, Article in Press  

 

relationship between Mirza Malkam Khan and Akhundzade, underscores a pragmatic alliance 

founded on a shared opposition to the traditional clerical establishment (ulama) and a common 

desire to "rationalize" religious and social life. 

iii. Turanist-Turkism: Nationalism as a Modernist Epistemology 

 

The ascendance of Turanist-Turkism must be understood as a direct ideological response to the 

realities of colonial subjugation and the pervasive, often racist, influence of Pan-Slavism within 

the Russian Empire. This ideology represented a strategic and profound shift from a religiously-

defined communal identity (the Ummah) to a secular, linguistically and ethnically-based national 

identity. As a quintessentially modernist and secular political project, nationalism inherently 

operates on a materialist and sensory-based epistemology. It grounds its claims to legitimacy, not 

in transcendental truths, divine revelation, or philosophical abstractions, but in tangible, 

empirically verifiable, and historically contingent categories such as a common vernacular 

language, shared ethnic origins ("blood"), and a historic connection to a specific territory ("soil" or 

"vatan"). This foundational reliance on sensory data, anthropological observation, and worldly 

phenomena created a profound epistemological affinity with the other two movements. The telling 

intellectual trajectory of key figures, such as Ahmed Aghayev, who transitioned seamlessly from 

the universalism of Pan-Islamism to the particularism of Pan-Turkism, demonstrates that this 

ideological shift was not a radical break but a logical progression within a shared epistemological 

framework that consistently prioritized observable, worldly realities as the basis for political 

mobilization. The documented influence of Sayyid Jamal al-Din al-Afghani's ideas on the 

ideological development of the Young Turks (Committee of Union and Progress) further 

underscores the deep historical and intellectual interconnectedness of these seemingly distinct 

ideological streams. 

F. Conclusion: Epistemological Convergence as the Catalyst for Ideological Synthesis 

In conclusion, this study contends that the remarkable historical synergy between Progressivism, 

Religious Reform, and Turanist-Turkism in the South Caucasus was not a mere contingent political 

alignment or a temporary tactical alliance. Rather, it was fundamentally predicated on a deep-

seated and previously under-examined convergence in their epistemological foundations. The 

common thread weaving these disparate ideologies into a coherent historical force was their shared 

opposition to the prevailing modes of Shi'i rationalism (as systematized in Usuli scholasticism) and 

a pronounced, multifaceted tendency towards various forms of empiricism and sensory-based 

validation of knowledge. 

• Progressivism explicitly and wholeheartedly championed the empirical method of modern 

Western science as the sole path to truth and power. 

• Religious Reform movements (Jadidism, certain instrumentalist strands of Pan-Islamism, 

and the heterodoxies of Shaykhism-Babism), each in their distinct ways, promoted a "return" to a 

purer, more direct, and unmediated understanding of faith and reality—whether through scriptural 

literalism, individual ijtihad, or esoteric concepts that sought to make the spiritual tangible. All 

these strategies functionally circumvented the need for the complex, hierarchy-supporting 

rationalism of the established Usuli orthodoxy. 

• Turanist-Turkism grounded its nationalist political project squarely in the tangible, sensory, 

and historically verifiable realities of language, ethnicity, and territory, explicitly rejecting 

transcendent or metaphysical bases for political community. 

A pivotal figure exemplifying this broader epistemological shift was Sayyid Jamal al-Din al-

Afghani. While universally recognized as a proponent of Islamic revival and resistance, his 

intellectual project was profoundly shaped by an empiricist and pragmatist engagement with the 



Con The Convergence of Progressivism, Religious Reform … / Yahya Bouzarinejad & Hosein Habibzadeh   6 

 

challenges of modernity. His relentless emphasis on the demonstrable compatibility of Islam with 

modern science and reason, and his strategic advocacy for adopting the tangible, worldly sources 

of Western power and organization, reflected a deep-seated empiricist orientation. This orientation 

consistently prioritized observable, worldly causes for civilizational progress and decline, thereby 

creating a powerful shared epistemological language with other modernist and reformist 

movements of his time, even if his ultimate goals were articulated within a pan-Islamic framework. 

It was this shared epistemological disposition—this common "way of knowing" and validating 

truth—that provided the necessary intellectual infrastructure and cultural precondition for the 

extensive collaboration and mutual understanding observed among their proponents. The external 

imperative of "Progress" and liberation from foreign dominance acted as the primary driving force, 

but the essential vehicle for this multifaceted convergence was the compatible epistemological 

language they all, consciously or not, came to speak. The ultimate political manifestation of this 

grand synthesis was the establishment of the secular Azerbaijan Democratic Republic in 1918—

the first secular republic in the Muslim world. This state was thus not an historical anomaly or a 

purely foreign implant, but rather the logical political outcome of an ideological fusion made 

possible by a profound underlying epistemological harmony. Despite its short-lived political 

sovereignty, this convergence permanently altered the region's intellectual landscape, setting the 

course for its future development.. 

 



 
 دانشکده علوم اجتماعی 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 
 

 انتشار  آماده مقاله 

 
2538-5240شاپا چاپی:   

2783-3216شاپا الکترونیکی:   

 

4 

 قفقاز مسلمان متفکران یشه ی اند در ییگراتوران -ترک و ینید اصلاح ،یخواهی ترق ییهمگرا

 (یلادی م1918-1850)یجنوب

   2 زاده بیحب ن یحس ، 1 نژاد یبوذر  ییحی

 
 y_bouzarinejad@ut.ac.ir)نویسندۀ مسئول(. رایانامه:  ..رانیدانشگاه تهران، تهران، ا  یاسلام یاستاد، گروه علوم اجتماع .1

اجتماع  یکارشناس   یدانشجو .  2 دانش  اجتماع   ن،یمسلم  یارشد  علوم  اجتماع  یدانشکده   ،یاسلام  یگروه  ا  ،یعلوم  تهران،   : رایانامه  ..رانیدانشگاه 
hosein.habibzade@ut.ac.ir 

 

 چکیده اطلاعات مقاله 
 مقالة پژوهشی نوع مقاله: 

 

 

 انتشار آمادهمقاله 

 

 

 ها:  کلیدواژه 
 ،ینیاصلاح د ،یخواهیترق
  سم،یپان اسلام سم،یدیجد

 ییگراترک

  ی ن یاصلاح د  ،یخواهی به ظاهر متفاوت ترق  ی هادهیاست که چرا ا  نیادی سؤال بن   ن یپاسخ به ا  ی پژوهش در پ  نیا
ترک  امکان همگرا  ی زمان  یفاصله  کی در طول    یی گراتوران-و  و    یاالعادهخارق  ییکوتاه  دادند  نشان  از خود 

پژوهش    نیزمان دارا بودند. در ا ک یرا در  ههر سه وج یندگینما ییتوانا ،یروشنفکران مسلمان اهل قفقاز جنوب
شده و با    یآور حوزه جمع  نی تا حد امکان اسناد و گزاراشات مرتبط با ا  «،یاکتابخانه - یبا اتکا به روش »اسناد

است. در    دهیارائه گرد  ها،ده یا  نی ا  یدگی تن درهم  یاز چگونگ  یشناخت جامعه  یلی تحل  ،یانتقاد-یفی توص  یبررس
 سم یدیجد  سم،ی اسلام: پانین ینهضت اصلاح د  و سه صورت  ،یخواهیکه گفتمان ترق  شدپژوهش مشخص    نیا

  ن ی بودند و هم  یشناخت معرفت   یهاان ی تشابهات قابل توجه در بن   ی دارا  یی گرا توران-ترک  یدئولوژ یو ا  سم ی و باب
همکار  امکان  هماهنگ  یتشابهات،  اجتماع  یو  ساحت  فکر   یدر  م  یو  فراهم  انمودیرا  در  با    ژوهشپ  نی. 

نمونه  یخیتار   یاستنادها ا  ییهامختلف،  فکر   ییهمگرا  نی از  تشابهات  روشنفکران    شمندانیاند  انی م  یو  و 
 است.  دهیارائه گرد یقفقاز 

 

حب   ییح ی ,  نژادیبوذر :  استناد حس  بیو  )  نیزاده,  همگرا1404.  د  ،یخواهیترق  یی(.  ترک  ینیاصلاح  اند  ییگراتوران -و  قفقاز    یشهیدر  مسلمان  متفکران 
 doi: 10.22059/jstmt.2025.391215.1778. -(, تشاره انآمادمتفکران مسلمان, ) یاجتماع یها هی(. نظر یلادیم1918- 1850)یجنوب

 
 © نویسندگان..                                                          ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران

DOI:     

mailto:y_bouzarinejad@ut.ac.ir
mailto:hosein.habibzade@ut.ac.ir
mailto:y_bouzarinejad@ut.ac.ir
mailto:hosein.habibzade@ut.ac.ir
https://orcid.org/0009-0006-1090-382X
https://orcid.org/0009-0002-4616-4476


 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 8  

  مقدمه و بیان مسئله. 1

که   جنوبی  قفقاز  در  ایران  تاریخی  مناطق  بر  روسیه  مصالحه استیلای  از  گلستاننامهپس  قرارداد  و    م.( 1813)ی 
ی متفکران مسلمان این منطقه گردید.  رخ داد، سرآغاز وقوع تغییرات هویتی بنیادین در فرهنگ و اندیشه  م.(1828)ترکمانچای 

شد  شروع    1822ی یرملوف مبنی بر جرم انگاری ارتباط با علمای ایرانی در  مند از زمان اعلام بیانیه این تغییرات به صورت نظام 
وارد   میلادی و با نگارش نمایشنامه ترکی »حکایت ملاابراهیم خلیل کیمیاگر«  1850 در سال توان گفت که می ( و 1394)مرشدلو،

اعتقادی بنیادین  گردید.-سطح  سال  2009)محمدوا،  فرهنگی  تا  نمایشنامه  این  نگارش  زمان  از  تشکیل    1918(  به  منجر  که 
را طی نمودند. قفقاز به جهت اینکه در  های تجمیع شده در قفقاز مسیر پر پیچ و خمی  جمهوری اول آذربایجان گردید، افکار و ایده 

 های متفاوت بوده است. ها و ایده دریای خزر قرار داشت همواره محل برخورد اندیشه چهارراه ارتباطی میان روسیه،ایران،عثمانی و  

های  نشینی و همکاری حیرت آور ایده اساسی در تحلیل چگونگی وقوع تغییرات هویتی در قفقاز جنوبی، چگونگی هم   مسائل یکی از  
باشد. این  می  ( 1918-1850)ی زمانی کوتاهدر طول یک فاصله گرایی  توران-خواهی، اصلاح دینی و ترک فاوت ترقی به ظاهر مت

هم  و  روشنفکران وشخصیت همیاری  که  بود  نحوی  به  توانایی  نشینی  واحد،  زمان  یک  در  جنوبی،  قفقاز  مسلمان  سیاسی  های 
ی اتحاد  آذری( با ایده -گرایی)ناسیونالیسم ترکیرا به نحو کامل داشتند. برای مثال میان ترک   مذکور  ینمایندگی هر سه اندیشه 

های علمی و کسب معرفت مورد تأکید  ش میان رو گردید کهحتی ادعا می آمد واسلام )پان اسلامیسم( هیچ تناقضی به وجود نمی 
خواهی غربی، ادعای حفظ  تجددگرایان در عین روی آوری به ترقی  تجددگرایان، با نظام معرفتی اسلامی نیز تناقضی وجود ندارد.

ی صورتبندی »علمی« از عقاید خود بودند. این مسئله سؤالاتی را در ذهن پدید  نیز شیفته   برخی علمای اسلامیداشتند و    اسلام
 کنیم تا به آنها پاسخ دهیم. آورد که در ادامه به آنها اشاره کرده و تلاش می می

 های پژوهش پرسش. 2
 ، در قفقاز جنوبی محقق شد؟ ی متفاوتسه ایده به چه دلیلی امکان درهم آمیختگی کامل  -1
 شدند؟ ها به چه نحوی حل میتضادهای میان این اندیشه  -2
 هایی با یکدیگر داشتند؟ ها، چه تعاملات و همکاری جریاننمایندگان فکری این  -3

 

 پیشینه تحقیق . 3
عمدتاً از یک زاویه و رویکرد خاص    به نحوی است که  ی تاریخ فرآیندهای فکری و هویتی در قفقازموجود درباره   ی پژوهشیپیشینه 

پرداخته  فکری  مکاتب  بررسی  و  تحلیل  پژوهش به  از  برخی  تمرکز  مثال  برای  حوزه اند.  در  اندیشهها  تاریخ  رویکرد    ی  بر  مبتنی 
ی  نوشته   1« (20-19)قرن    جانیآذربا  ترک ]در[   یو اجتماع  یفلسف  شهیاند   خ یتار ناسیونالیستی بوده است، مانند کتاب سه جلدی :»

.م(، »نویسندگان  2018ی سعادت کریمی)، نوشته 2ی ایدئولوژی سیاسی و ملی در آذربایجان« .م(، »درباره2018اکبرلی)فائق علی 

 
1 “Azərbaycan Turk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər)” 
2 "Azərbaycanın Milli və Siyasi İdeologiyası Haqqında " 



 

 

9
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

آذربایجان  بیستم  نوشته 1اوایل قرن  بیگلی)«  نوشته .م(، ،»سیاست و ملی 2004ی عیسی حبیب  آذربایجان«  در  ی چنگیز  گرائی 
 .ش( و... 1388چاغلا )

پژوهش  از  حوزه  نیز  هابرخی  در  )تک صرفاً  نگاری  رجال  جمع ی  یا  بوده نگاری  و  نگاری(  قفقاز  شیعه  علمای  »نقش  مانند:  اند. 
نوشته  آذربایجان(«  بر  تأکید  )با  اسلامی  علوم  در  عظیم ماوراءالنهر  رامیل  و  باقراُف  علی  قفقاز،  1397اُف)ی  »فرزانگان  .ش(، 

ترکی:  ی ایرانی تا میهن .ش(، »از جامعه1399ی عادل مولایی)شخصیت علمی معنوی و فرهنگی قفقاز« نوشته   825حال  شرح 
ی بسیار  .ش( و یا اینکه بر یک سنت یا فرقه 1392ی علی کالیراد)« نوشته 1869-1939ی فکری و سیاسی احمد آقایف  نامه زندگی

.م(.  2011)2ی سُلی شاهوار و گادگیلبار و بوریس موروزوف خاص متمرکز شدند مانند: »بهائیان ایران، جنوب خزر و قفقاز« نوشته 
خواهی(، اصلاح  تجددگرایی)ترقی  یاندیشه   تاریخی موجود، سه-تا برخلاف سنت رایج تحلیلیاین تحقیق تلاش کرده است که  

 گرایی را در نسبت با یکدیگر بررسی نماید. توران-دینی و ترک
 

 روش تحقیق و چهارچوب نظری. 4
 

این   به روش »اسنادیدر  اتکا  با  تا  این حوزه    ای«،کتابخانه -پژوهش تلاش شده است  با  تا حد امکان اسناد و گزاراشات مرتبط 
 ها، ارائه گردد. تنیدگی این ایدهاز چگونگی درهم  شناختیجامعه تحلیلی  انتقادی،-توصیفی آوری شود و با بررسیجمع

بوذری  یحیی  که  است  پژوهشی  روش  بر  مبتنی  پژوهش  این  نظری  کتابچهارچوب  در مجموعه  روش نژاد  دانش  های  شناسی 
صورتبندی    تا حدی این ایده   ، در این روش پژوهشی  به طور خلاصه   .است  انجام داده  ( 1395-1399-1400)اجتماعی مسلمین

خارجی    جهان  در   مشابه   ساختارهای اجتماعی  ار شدن پدیدشود که تشابهات مکاتب فکری در بعد معرفت شناختی، منجر به  می
منابع    اولویت دهی بهی  نحوه و    شناختی  چگونگی صورتبندی معرفت   کند تا تبیین کند کهاین گزاره تلاش می  در واقع  3گردد.می

یا  معرفتی دادن عقل  اولویت  در ساخت هستی حس( )مانند  اثرگذار می،  اجتماعی  اگر صورتهای  و  شناختی  بندی معرفت باشد 
بهتری  مشابهی   اجتماعی  امکان همگرایی  بگیرد،  دو گروه شکل  بین  به وجود میمیان گروهدر  مزبور  اگر    . آیدهای  تعبیری  به 

دیگر، تشابه یا عینیت داشته باشد،    ی گروهی گروهی با محکمات اندیشه شناسی، هستی شناسی و...( اندیشه محکمات)معرفت 
شود. البته این تشابه و همگرایی به معنای تشابه در مظاهر اجتماعی نیست، بلکه  تمدنی همگرایی خلق می-ساختارهای اجتماعی
یبرالیسم  ایدئولوژی وهابیت، و ل  ریختار و   با اینکه ممکن است میان  یا گردد برای مثال  تمدنی مشخص می - در روند کلی سیاسی

گرا بودن )حس انگلیسی، به لحاظ ظاهری تضادهای فراوانی وجود داشته باشد، اما به دلیل تشابهات در ساحت معرفت شناسی،
ها فراهم  گیری همکاری اجتماعی در سطح بالا میان این ایده هم امکان شکل  هر دو قرائت، و ضدیت با قیاس برهانی عقلی( 

 
1 “XX əsrin əvvəlləri Azərbaycan yazıçıları” 
2 The Baha’is of Iran, Transcaspia and the Caucasus. Edited by: Soli Shahvar, Gad G. Gilbar and Boris Morozov 

ی فوق به پایان نرسیده است، به همین جهت این چهارچوب نظری هنوز به صورت نظام مند ارائه نشده است، چهارچوب  مجلدات مجموعه   3

 باشد. نظری استفاده شده در این پژوهش استنباط و اقتباسی از سه جلد اول این مجموعه می 



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 10  

لحاظ  می به  هم  و  آنها(  توسط  آل سعود  رسیدن  قدرت  به  و  انگلیس  کمک  به  حجاز  در  وهابیت  تفوق  فرایند  مثال  )برای  شود 
هیچ تفاوتی با انگلستان    )برای مثال برنامه توسعه تمدنی عربستان سعودی،   . کنندگذاری تمدنی، در یک جهت عمل می سیاست 
بنابراین همگرایی    اروپایی شدن، مدرن شدن  ندارد و نهاد یکسان است(  در  و غربی سازی سبک زندگی و علمی و... در هر دو 
توان ادعا کرد که به دلیل اینکه  ر می در مثال دیگ   شود.اجتماعی نیز کشیده می-به همگرایی در ساحت سیاسی  شناسیمعرفت

ظرفیت را داشت که به عنوان معلم و  گرایان سلفی( بود، این  گرایان شیخی( و وهابیت)حسشریعت سنگلجی متأثر بابیت )حس
بردند و مورد حمایت انگلیس و آمریکا  ی غربی را پیش میی آمرانهمشاور دینی رضاخان و محمدرضاشاه باشد، کسانی که توسعه 

ها وجود دارد و در این مقاله امکان بسط و توضیح بیشتر آنان امکان پذیر  های فراوانی برای نشان دادن این همگراییبودند. مثال 
 نیست.  

ی مورد تأکید در این پژوهش »تشابهات« معرفت شناختی است، نه »عینیت« معرفت شناختی. بنابراین  باید دقت داشت که مسئله  
تیمیه و محمد بن عبدالوهاب، عینِ حس حس ابن  اما شباهت   - هیوم-گرایی لاکگرایی  نیست.  های فراوانی میان روش  بنتام 

هایی مبنی بر همکاری و همیاری سه  ی ادله شود. در این پژوهش نیز ضمن ارائهکسب معرفت در هر دوی این رویکردها دیده می 
با تمسک به این چهارچوب نظری، علت همایده   شان شناختیهای معرفت توجه بر بنیان   ها با نشینی این ایده ی مزبور در قفقاز، 

 . گردندمیتبیین 

 های پژوهشیافته. 5

 خواهی در قفقاز . ترقی1-5

آور غرب در علوم مختلف و تجمیع ثروت و قدرت در کشورهای غربی، که بخش مهمی از آن با استعمار و غارت  حیرت پیشرفت  
مسلمانان    د، ی محروم )اعم از کارگر و دهقان و...( داخلی به دست آمده بوکشورهای »پیرامون« و »دور« از غرب و »استثمار« طبقه 

مسلمانانی که    د.های« سفیران و جهانگردان مسلمان را باید در این راستا ارزیابی کر نامه را دچار »حیرت« کرده بود، انتشار »حیرت
ها با تفکر »الإسلام یَعلو و لا یُعلی علیه« زندگی کرده بودند، اکنون در برابر »انسان غربی« شکست خورده و تحقیر گشته بودند.  قرن

ی  و راز این برتری و عُلوّ غربی را کشف نمایند. در مسیر کشف این برتری، جاذبه این عصر حیرت برانگیز، مسلمانان را وا داشت تا رمز  
گرایی« یا »تجددگرایی«  قدرت و مکنت غرب، کششی فکری و فرهنگی در میان برخی از مسلمانان ایجاد کرد که باعث توّلد »غرب

دو سویه  غربی،  تجددگرایی  این  آنان شد.  میان  در  تسامح مییا »سودای مدرن شدن«  با  را  اول  رویکرد  کرد.  پیدا  توان ی مهم 
توان به سرهنگ فتحعلی آخوندزاده)پدر روشنفکری  های این جریان میزدگی« نامید، که از نماینده گرایی افراطی« یا »غرب»غرب

اشاره    1پروقره نامید( توان اصحاب  الدوله )که هردوی آنها را میخان ناظم جمهوری آذربایجان و ایران عصر پهلوی( یا میرزا ملکم 
ها به شدت بر روشنفکران قفقازی تأثیر گذاشتند. از نظر آنان انسان مسلمان چیزی جز یک »بربر«  هر دوی این شخصیت   .کرد

ی  توانیم« و »نباید« از پیش خود اختراعی نماییم، یا باید عمل و تجربه گفت:»در مسائل حکمرانی »نمی خان مینیست، چنانکه ملکم 
(  1390نژاد،  گری« خود قدمی بیرون نگذاریم.«)جمشیدی و ایرانی »بربری فرنگستان را سرمشق خود قرار دهیم یا باید از دایره 

 
 ترقیپروقره =     1



 

 

11
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

مسلمانسرچشمه آخوندزاده   انسان  تاریخی  هویت  به  حمله  اصلی  است    ی  مدرن  ایران  در  هم  و  جنوبی  قفقاز  در  بنیان    وهم 
گرا داشته است. چنانکه  تجددگرایی آخوندزاده )که کل روشنفکران ناسیونالیست آذری متأثر از او هستند( حالتی ماتریالیستی و حس

دیدگاه »مینویسد:یف میولی میان  گفت  مادهتوان  دیدگاه  جز  چیزی  مورد هستی،  در  آخوندزاده  »انسانهای  بر  مبتنی  - گرایی 
گرای روشنگری فرانسوی، دولباخ، که با کتاب خود تحت عنوان  ماشین« نیست، زیرا در قیاس بین آثار آخوندزاده و اندیشمند ماده 

انجیل ماده1770ی طبیعت«)»منظومه به  آنها در قبال هستی می ( که  نظریات  در  تشابهات زیادی  توان گرایان مشهور گردید، 
  ، یخود را نه تنها در مولو  ان ینی شی[ پییگرا او ]ماده کند:»چنین تأیید می ( الگار نیز همین مسئله را این 59: 1403یف، یافت.«)ولی 

در تمام    نیرا از منابع هندو الهام گرفته بود، و همچن   ییگرا ی او ماد  یکه به گفته   السلام،ذکرهیحسن عل   یلیبلکه در امام اسماع
  ی خود، »اثر   یآخوندزاده، به گفته   کنون را نداشتند، اما ا   هادگاهید  نی آشکار ا   ان یاو جرأت ب  انین یشی. پ دیدیم  گرا ی هلن  لسوفانیف

برهان  وضوح  نظر  از  آن  مانند  که  است  »از    ه یعل  شیهانوشته  انتشار،  از  پس  و  است«  نشده  نوشته  تاکنون  ارتش    ک ی اسلام 
ی فرهنگی  پروژه توان قلب  ی تغییر الفباء را می( پروژه 2014)الگار،« اسلام مؤثرتر خواهد بود.«  یهاه ی در تزلزل پا  ینفر هزارصد

گفت:»احداث راه آهن لازم است، ولی تغییر الفباء  شدت تعصب آخوندزاده برای تغییر الفباء به حدی بود که می   آخوندزاده دانست. 
( این میل به  117:  1401ی فرد،  زادهالزم است. تلگراف لازم است، ولی تغییر الفباء بیش از آن اهمیت و ضرورت دارد.«)یعقوب 

تجدد و غربی شدن )که تا سرحد تغییر الفباء نیز رفته بود( با گسترده شدن ارتباط روشنفکران روسی با اندیشمندان مسلمان قفقازی  
، فتحعلی آخوندزاده، سید  شد. در میان افرادی مانند میرزا شفیع واضح تبریزیورتر میو سیاحت آنان از مسکو و پترزبورگ و... شعله 

دمیدند، با این تفاوت که برخی از آنها به دنبال هدم  عظیم شیروانی، شیخ احمد سالیانی و نظایر آنها در عطش »ترقی خواهی« می
نمی  تضادی  غربی  تجددگرایی  و  اسلام  میان  دیگر  برخی  و  بودند  سنت  و  دوماسلام  رویکرد  در  و  دینی(   دیدند  جای    )اصلاح 

 گرفتند. می

برانگیزی که در تمام رویکردهای تجددگرای غربی مسلمان حاکم بود )و هست(، آنجاست که تمام این رویکردها  ی مناقشه مسئله  
عقیده هستند. این بنیان  شناختی، مشترک و همهای معرفت بنیانانجماد در  ترین دستاورد تمدن غربی، یعنی در سطح  در منحط 

شناختی میان غرب و  است. این اشتراک معرفت  «گراییتجربه »یا همان   « اصالت تجربه»و  « گرایی معرفتیحس »شناختی، معرفت
ی معرفتی  شود تا دستیابی به »ابژه«، »واقعیت یا حقیقت«، »علم«، »دانش« یا... صرفاً از یک دریچه گرایان مسلمان باعث میغرب

شناسی اجتماعی افراد را تحت تأثیر  بینی اعتقادی و هستی و از یک خط مشی واحد نشأت بگیرد. این خط مشی واحد، تمام جهان
یکسانقرار می  به  منجر  و  گروهدهد  این  تمدنی  آمال  غرب ها میسازی  که  تمدنی  افراطیگردد.  امثالهم(گرایان  و  و    )آخوندزاده 

  و ظاهری   غربی در باطن و با پوسته -های اصلاح دینی به دنبال آن بودند، تماماً یک تمدن حسیگرایان گزینشی، یعنی نهضتغرب
بود. »علم تجربی« و »تجربه آلود»شریعت به مثابه«  از آن«  یا »علوم سکولار حاصل  ابدی« و  -ی حقیقتی »ازلیگرایی در علم« 

به »زمینه کیمیای تمام مشکلات بشر مسلمان جلوه  های فلسفی تجربه«،  های اجتماعی علم«، »بنیان گر شد و اساساً توجهی 
و اصولی)با    برهانی گرایی  زمانی که نبرد سنت عقل   یعنی   شد. در همین موقعیت، »اقتصاد سیاسی« حاصل از آن و هزاران مورد دیگر ن



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 12  

با   داشتند  1تأکید بر تشیع( با مکاتبی که رویکردهای تجربی به دین  ی  جهان اجتماعی و آینده   ،د عصر مدرنوور   در جریان بود، 
بود که منجر    گراهای تجددگرا،  گراهای سنتی دنیای اسلام با حستلفیق حس  ،یکی از عوامل مهم این تغییر.  یافتمسلمانان تغییر  

 . دینی نمود- ی هویتیاستحاله  فرایندو آنها را وارد  گردیدهای اصلاح دینی در میان مسلمانان شیوع نهضت  به

 های اصلاح دینی در قفقاز نهضت  .2-5

این سه موج عبارتند از پان اسلامیسم سید جمال اسدآبادی،    .به طور عمده سه موج اصلاح دینی در قفقاز جنوبی به هم رسیدند 
ها به ارتباط آنها  جدیدیسم متأثر از ابونصر القورسای)کورساوی( و بابیسم متأثر از شیخ احمد احسائی. در ذیل هر کدام از این جریان 

 با مسلمانان قفقاز جنوبی خواهیم پرداخت.

 اسلامیسم سیدجمال اسدآبادی . پان 1-2-5  
سید جمال اسدآبادی قطعاً    گانهای افراد نیست، به باور پژوهند ها و شخصیتهای دینی ناظر به نیت ی ما در ارزیابی نهضت مسئله

مندان و رجال بزرگ تاریخ اسلام است که سودای تجدید دوران عظمت و شکوه جهان اسلام را در سر داشت و یکی  یکی از دغدغه 
های سید جمال قطعاً شایسته تقدیر  ها و نوآوری رفت. برخی از ایده ستیزان عصر خود به شمار میاز بزرگترین استعمارستیزان و ظلم

از سید جمال  از مرحوم سید هادی خسروشاهی در کتاب »دفاع  به تأسی  این پژوهش  الگوگیری هستند و در  الدین حسینی و  و 
های علیه  های فراماسون بودن و نه بابی بودن و دیگر نظریه ه ( نه به فرضی1391نگاران عصر پهلوی«)خسروشاهی،سخنی با تاریخ 

ی تمدنی)یا به تعبیری  پروژه طلبی سیدجمال اسدآبادی در کلانی اصلاح سید جمال اعتقادی نداریم. اما به جد معتقدیم که پروژه 
ها و... ندارد، به همین دلیل  خان و جدیدی زدگانی مانند ملکم گری و غربی علم و توسعه(، هیچ تفاوتی با بابی رویکرد او به انگاره 

ی »اتحاد اسلام« هیچ نسبتی  ها نزدیکی و صمیمیت کامل دارد و مضاف بر آن، مفروضات نظری نظریه است که با تمامی این گروه
گرایی ناسیونالیستی  توان، یکی از مؤثرترین نظریات تاریخ اسلام در دمیدن به قوم با شعار آن ندارد و اتحاد اسلام سید جمال را می

 ی قفقاز،آناتولی، ولگای میانه و...( دانست. جاسازی هویتی)دست کم در منطقه و بی 

زمین  ی سیدجمال باید در نظر داشته باشیم که »اضطراب تطبیق« میان تعالیم اسلامی و علوم برآمده از مغرب بررسی اندیشه برای  
گاه مصلحان دینی عصر مدرن دانست. دست را می پاچگی برخی از مسلمانان برای اثبات عدم تضاد یا  توان دال مرکزی ناخودآ

یافته  آزمایشگاهتناقض  پدیده های جدید  از  غربی  آخرین  های  با  تطبیق شریعت محمدی  و  قرآنی،  تعالیم  با  مادی جهان  های 
از قرآن کریم گردید. محمد بن احمد  نظریات زیست  آثاری با محوریت تفاسیر علمی  شناختی و فیزیکی، اساساً باعث پیدایش 

القرآنیه فیما یتعلق بالأجر اسکندرانی تفسیر علم  النورانیه  النباتات و  گرای »کشف الأسرار  الحیوانات و  السماویه و الأرضیه و  ام 
م. در    1898م. نوشت و بعد از او سِراحمد خان هندی )با سَراحمد هندی اشتباه نشود( در    1862الجواهر المعدنیه« را در حوالی  

( همین رویکرد در مبانی نظری سید جمال نیز  1399نژاد،)بوذری .  گاشتتفسیر »القرآن و هو الهدی و الفرقان« با این رویکرد ن
«  حقیقت مذهب نیچریه و بیان حال نیچریان ی »نیچریه« یا »ی فکری سید جمال را باید در رسالههای پروژه وجود دارد. بنیان 

 
 ها و اهل حدیث و... های سنی: اشعری ها و... جریان ها و شیخیهای شیعی: اخباری جریان  1



 

 

13
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

سیدجمال  کرد.  میجستجو  تلاش  رساله  این  در  نیچری  الدین  اصحاب  و  کند،  نقد  را  هندی  سراحمدخان  مطالب  تا  کند 
ی نقد سید جمال به دَهریان، حالتی اخلاقی  کند. اما عمده های گذشته یکی میگرایانی( مانند سراحمدخان را با دَهری )طبیعت 

نویسد:  های معرفت شناختی ندارد. حمید عنایت می ها در ریشه سیاسی دارد و اساساً هیچگونه اختلاف نظری با آن-و اجتماعی
ای بر عقاید سید احمدخان شهرت یافته است؟  دیه ماند این است که چگونه این رساله به نام رَ که در تاریکی باقی می   ای»نکته

سید احمد هرچند در تأکید بر اهمیت فطرت و طبیعت انسان سخنان بسیار گفته و برای سازگاری معارف قرآنی با علوم طبیعی  
خوانده، اما اساس دیانت اسلام و نبوت  که گفتیم مسلمانان را به فراگرفتن این علوم فرا می امروزی اصرار داشته است، و چنان

سازی اسلام، بلکه نیرومندسازی آن در برابر ایدئولوژی و  حضرت محمد )ص( را پذیرفته و برخلاف »نیچریان«، هدفش نه ناتوان
آورتر اینکه اگر برخی از  اند. شگفتشناخته و ستوده کم، مسلمانان هند همواره او را به این نام  تمدن غرب بوده است. یا دست 

های بسیار دارد: هر دو  ی اقامت در هند کنار بگذاریم، عقاید او با عقاید سید احمد همانندی های سیدجمال را در این دورهنوشته 
گرفتند، ولی به نظر آن دو مانع پیشرفت  ها درستی آنها را مسلم میمخالف خرافات بودند، هر دو با عقایدی که عوام مسلمانان قرن 

مبارزه می  بود،  برای مسلمانان لازم می مسلمانان  را  امروزی  علوم  آموزش  دو  عقلی کردند. هر  دو  و هر  بودند.  دانستند  مشرب 
ای بر ضد سید احمدخان شهرت یافته،  ی »حقیقت مذهب نیچری« به عنوان نوشته سان، تنها راه توجیه اینکه چرا رسالهبدین 

ی سیاسی عقاید سید احمدخان است که از آن سخن گفتیم: چون سید احمدخان به نام هواخواه سیاست انگلیس  ان جنبه هم
های سیاسی و فرهنگی او فرقی نگذاشته و نیت سید احمد را برخلاف ظاهر  در هند شناخته شده بود، سید جمال میان اندیشه 

گری  ی سید احمد بر فطرت و طبیعت انسان را دلیل دهری سازی اسلام دانسته است. در این میان، تکیه های او، ناتوانگفته
های دیگر  گری نیست، بلکه همچون نوشته گرایی و دهریای بر ضد طبیعتی سید تنها نوشته باطنی او شمرده است. ولی رساله 

سنت  با  مبارزه  و  تجددخواهی  به  دعوتی  مجال،  تنگی  وجود  با  زیان او،  و  نامعقول  نیز  آو های  مسلمانان  افکار  در  ر 
رساله94-93:  1376،عنایت)«هست نیچریه (  علیه  ی  ظاهر  در  دارد،  فریبنده  ظاهری  اسلام  اتحاد  شعار  همچون  سید،  ی 
گری شناختی است اما در واقع در حمایت از آن است. برای سید جمال، عقل ابزاری مدرن با عقلانیت اسلامی تطابق کامل  مادی 

پایه  و  ایمان در همین عقلانیت است، چنانکه می دارد  با وضعیت علمی دنیای مدرننویسد:»های  باید    برای مطابقت 
را در جهت آزادی سیاسی و بی  به محک عقل سنجید و کلام خدا  را  اقتصادی و حقوق حقه اعتقادات  انسانینیازی  ها  آن   ی 

کند و چنین  ( در واقع سید جمال میان عقل به معنای مدرن آن و مبانی دیانت اسلامی تناقضی مشاهده نمی 1385فهمید.«)توانا،
عالم می مدنیت  سبب  و  اخلاق  تعدیل  و  درستی  موجب  را  اندیشه   داند.)همان(عقلانیتی  تطبیقی  بررسی  که  نیز  های  عطایی 

گرایی افراطی علم   خان بهکند که گویا از نظر سید جمال، سراحمدسیدجمال با سراحمد سرسیداحمدخان پرداخته است، اشاره می 
 ( 1393جمال روشی میانه داشته است.)عطایی،دچار بوده است، حال اینکه سید  

باشد. سیدجمال در عین حال که یکی  ی »اتحاد اسلام« یا همان »پان اسلامیسم« سیدجمال می اما بحث مهم دیگر در مورد ایده 
ی  ی »فلسفه بایست در رساله میزمان بزرگترین حامی آن هم بود. این مسئله را  رفت، هم گرایی به شمار میاز بزرگترین منتقدین قوم 



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 14  

و نیست قومیت مگر   بختی مگر به قومیتجنسیت و حقیقت اتحاد لغت« جستجو کرد. آنجایی که سید جمال نوشت:»نیست نیک 
ها محتاج  ی آن اموری را که طبقات ارباب صناعات و پیشه توان زبان نامید، مادامیکه فرا نگرفته باشد همه به زبان و زبان را نمی 

( سید در ادامه صراحتاً و با تأکید و بدون هیچ تردیدی درباب برتری  225:  1379باشند به آنها در افاده و استفاده.« )اسدآبادی،
ای است و غریبه خویشی پیوندی است و اوست یگانه  گوید:»و الحق این وحدت لغت، عجیب رابطه »زبان« بر »دین« سخن می

کند و  وحدتی که عشائر مختلفة الأعراض و قبائل متنوعة المقاصد را تحت لوای وحدت جنسیت، به سوی مقصد واحد سوق می
می  جمع  را  ایشان  متفرقه  درقوای  را  همه  و  می  سازد  الکلمه  متفق  شامله،  مضار  دفع  و  عامه  منافع  ارکان    –نماید  جلب  و 

و از برای استحصال سعادت    -گرداندتکاتف)معاونت( و تظاهر و اساس تعاون و توازر)بار یکدیگر را متحمل شدن( را استوار می 
کند و خلق بسیاری را به حیات تازه که حیات جنسیت  عموم و نجات از شقاء و بدبختی، جمع کثیری را از یک دل و یک زبان می 

ای که دائره آن واسع بوده باشد  و در عالم انسانی، رابطه   پوشاندخلعت استقلال در وجود برای آنها می بوده باشد، زنده کرده  
و جمع کثیری را به یکدیگر مربوط سازد، از دو قسم خالی نخواهد بود. یکی همین وحدت لغت است که از آن به جنسیت و وحدت  

و هیچ شکی در این نیست که وحدت لغت، یعنی جنسیت در بقاء و ثبات در  شود و دیگری دین.  جنسیت نیز تعبیر می
پذیرد، بخلاف  ، زیرا که در زمان قلیلی تغیر و تبدیل نمی تر( است تر و مستحکم این دنیا، از وحدت در دین اودم )با دوام 

اسلامیسم در ذهن دارند در تضاد است. دیگر تعجب  های ذهنی که عموم مردم از پان شه ی( چنین ترجیحاتی با کل227ثانی.«)همان،
اسلامیسم بود، تبدیل به یکی از بزرگترین  های معروفی مانند احمد آقایف)آقااوغلو( که مظهر پان اسلامیستبرانگیز نیست که پان 

گرایی«شان رنگ و بوی تند  زاده و... »اتحاد اسلامترکیسم شود، یا افرادی مانند پیشنماززاده یا سلطان مجید غنی های پان ایدئولوگ 
مانند محمدامین رسول یا سکولارهایی  بگیرد،  به خود  ردای  زاده، که ترک پاشاهای عثمانی  بودند،  رادیکال  اتحاد اسلام  گرایانی 

زمینه بپوشند. همه  ایدئولوژیک  و  فکری  تغییرهای  این  و عقلانی ی  فکری  بود.  های  مهیا گشته  بزرگتر  اندیشمندان  توسط  شان 
احمد آقایف به  کند  گرایی مخالف بود، چنانکه چاغلا اشاره می اسلامیسم در این قرائت نه با تجدد مشکلی داشت و نه با ملی پان

ها(  سازی آنی حقوق زنان)مدرن گری(، تصویب الفبای لاتین و توسعه اسلامیست مدافع نوسازی آموزش )جدیدی عنوان یک پان 
ها و الزامات زمانه بازسازی و اصلاح گردد. زندگی همیشه  باید در راستای واقعیت  ( »به نظر آقااوغلو دین 67:  1388بود. )چاغلا،

ها،  ها، فرانسوی ها همچون انگلیسی ی ملت یابد. همه ها تکامل میجریان دارد، تاریخ در راستای اقدامات ملت درحال تغییر است و  
کردند.آقااوغلو در این چهارچوب در تلاش برای ایجاد سنتزی بین  گرایی گذر میی ملی ها لاجرم باید از مرحلهها و آلمانی ایتالیایی 

( کالیراد نیز در  68-67های اسلامی و نظریات مدرن ملّت و اثبات عدم تعارض هویت اسلامی با هویت ترکی بود.«)همان،ارزش
ی پان اسلامیسم با هدف احیای  »گرایش آقایف به نوگرایی اسلامی و اتحاد اسلام البته به معنای ایمان به ایده   نویسد:این مورد می

گونه وفاداری خود  در کاسپی منتشر ساخت، این   1903ای که با نام »ملّیون ما« که به سال  ی مسلمان نبود. او در مقالهامت واحده
گرایی[ امری ضروری در حیات تمامی  گرایی رخدادی شایان توجه و با عظمت است. این ]ملی به اصل ملیت را ابراز داشت:»ملی

بنای آن به تهران ی پیش سنگ گرایی همچنان در ذهن احمد آقایف استوار بود، ولی دیگر به مانند یک دهه هاست.« معبد ملی خلق
نداشت.«)کالیراد، نعلق  نجف  و  و مشهد  اید85ص،1392و شیراز  امتزاج  در  نیز  ه (  )مدرنیسم(  تجددگرایی  با  اسلامیسم  پان  ی 

  ی نم   یرا نف  گریکدی  یگذشته و فرهنگ مدرن غرب  یشرق  -یآقا اوغلو،  فرهنگ اسلاماکبرلی)اکبروف( اعتقاد دارد به باور  علی



 

 

15
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

مکمل   بلکه  گفته   هستند  گریکدیکنند،  به  آقااوغلو: و  خود  اسلام»  ی  مترادف  ییگرا اروپا و    سمیپان  گرفته    یخصلت  خود  به 
 ( 2020)اکبروف،است.«

زاده و سایر روشنفکران بیگ حسینتوسط علی   1گرایانه »ترکی شدن، مدرن شدن و اسلامی شدن« زمانی که شعار ملی  بنابراین 
نشینی مبنایی کاملی داشتند. اثرگذاری  کردند و همجوشی و هم شد، این عبارات با یکدیگر تضادی پیدا نمی ناسیونالیست داده می 

الدین  های قفقازی بسی بیشتر از مطالبی است که گفته شد، شامیل قربانف در کتاب »جمال ترک الدین اسدآبادی بر پان سیدجمال 
 به بخشی از این روابط پرداخته است.  2افغانی و دنیای تُرک« 

 . جدیدیسم 2-2-5  
  ( و تابعین)صحابه    و فعل   حجیت قول   اصلیذات    سنت، اهل برای  قبل از توضیح جدیدیسم لازم است این نکته را روشن کنیم که  

در همین  دانستند.  به همین جهت، قول و فعل آنها را معتبر می  ،نزدیکتری به پیامبر داشتند   یتجربه به خاطر این بود که آنان  
طبق همان    سنت که خود را از معارف اهل بیت)ع( محروم کرده بود در استنباط حکم دینی دچار چالش بود، از طرفی اهل  راستا

پیامبراکرم)ص(  از  نقل شده  روایی  تقلید مخالفت می   سنت  اجتهاد شخصیِ با  از طرف دیگر  و  تجارب    گردید  به  اتکاء  با  فرد  هر 
آنقدر گسترده شده بود که اساساً حاکمان اسلامی توانایی داوری و   مختلف(  رویکردهای)تجارب صدها و هزاران صحابه با پیشینی

اشتقاق میان مسلمین    شد وهر روز مذهب جدیدی درون اسلام متولد می  و  اجرای حکم بر اساس دستورالعمل مشخصی را نداشتند
سنت را در چهار روش فقهی مشهور محدود نمودند و باعث بسته شدن باب  هب اهلا مذعباسیان به همین دلیل  گشت،بیشتر می

تیمیه و امثالهم... اعتنایی به انسداد فوق نداشتند و انتشار آرای  در این میان افرادی مانند غزالی و ابن .شدندسنت  اجتهاد در اهل
هر آن جامعه ا ها،  می زچندگاهی  تلاطم  به  را  اسلامی  سال ی  از  پس  حال  ماوراءالنهر  هاانداخت.  سرزمین  در  ابونصر    و 

ی قدیمی حرمت یا  القورساوی)ابونصر الکورساوی، یا عبدالنصیر القورصاوی، عبدالناصر کورسوی و...( برای چندمین بار مناقشه 
 ور کرد.  شعله  سنتمیان اهل  حلیت اجتهاد در دین را 

تأثیر افرادی نظیر غزالی )وبالطبع ابن تیمیه و امثالهم(، به سَلَفیت متمایل گشت و علمای منطقه  ی خود را به  کورساوی تحت 
( به همین جهت اعتقادی به انسداد باب اجتهاد نداشت،)همان( و طبعاً  1401انحراف از مسیر اصحاب سَلَف متهم کرد. )ارکیان،
ی جدید  گر دینی هزاره )که به شدت پیرو غزالی بود و خود را مجدد و اصلاح   3با دنبال کردن این مبنا، با اثرپذیری احمدسَرهندی 

نویسد:»القورساوی حق اجتهاد  . در باب اجتهادگرایی کورساوی چاغلا میتأثیر غزالی در او بیشتر شددر »النصوص«،   دانست(می
( البته این به  37-36:  1388شناخت«)چاغلا،ی مسلمانان بدون توجه به سطح اجتماعی و بینش آنان به رسمیت می را برای همه 

گاه از مسائل دینی از علما نبود. )اسپانائوس، کورساوی عمیقاً تلاش داشتند تا  -های پسا( جدیدی 2016معنای نفی تقلید انسان ناآ
های  که از نظر اسپانائوس، واقعیت امر چنین نبوده و استدلال طلبی رادیکال و مدرن تعبیر کنند در حالیاین مسئله را به یک اصلاح 

 
1 türkləşmək, müasirləşmək, islamlaşmaq 
2 Qurbanov, Şamil. “Cəmaləddin Əfqani və türk dünyası”. Bakı: Azərnəşr, 1997 

 
 اشتباه نشود   هندی  با سِرسید احمدخان 3



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 16  

است.)همان( بوده  سنتی  دینی  هویت  تثبیت  و  حنفی  مذهب  چهارچوب  قالب  در  که    کورساوی  اجتهادی  سلفیت  تقدیر  هر  به 
کرد همان نوآوری در استنباط دینی بود که کاملًا ماهیتی »فرد گرا« و قائم بر »درک طبیعی« هر شخص داشت.  کورساوی تبلیغ می 

گرایی در عالم  نمونه هایی از حس ی »علی فیروزجائی در مقاله   این درک طبیعی استقرائی با عقل فلسفی برهانی در مخالفت بود.
میاسلامی اشاره  عمده «  ویژگی  که  حسکند  سلفیی  عقل -گرایان  با  مخالفت  و  ظاهرگرایی  در  و...  فلسفی اخباری  گرایی 

توان ادعا کرد که او می   ،ی کورساویالگوی فکر به عنوان    های فکری غزالی( علی رغم تمام پیچیدگی1388است.)فیروزجائی،
 (  1399نژاد، از قرآن کریم بوده است.)بوذری  )طبیعی(مخالف عقل فلسفی و طرفدار تفسیر علمی

تأکید بر    1تنیده است. دینی درهم های اصلاح نهضت گری که کورساوی از آن متأثر بوده با تجددگرایی و  ی سلفیمحکمات اندیشه 
با تجددگرایی علمی»سلفی از آن جهت مهم است که  شناسانه  داری نقاط مشترک معرفت   2آموزشی گاسپرالی-گری« کورساوی 

« اخذ  تجربهشان را از »روش علمیِ خدشه ناپذیر  جدیدِ عصر مذکور، علومی بودند که مشروعیت -دنیوی-باشد. علوم غربیمی
و    گردیدشد و از سایر وجوه تکوین آن علوم غفلت میداده میکردند و کل دستاورد علم جهان جدید، به یک روش ناقص تقلیل می

ا   دی با  البته  .هایی به این روش دارندشباهت ی کسب معرفت دینی  سلفیون نیز در شیوه  مسئله »تشابهات«    نجای توجه کرد که در 
اما    ستند،یو لاک ن   ومیبه مانند ه  ییگرا و... تجربه   های سلف  ا ی  یکورساو   یعنی.  یشناختمعرفت  ت«ینی شناسانه است، نه »عمعرفت

مشابه را فراهم    یماعاجت  یهاخلق جهان   تیها امکان و ظرفتشابه   نیبا آنها دارند. ا   یخود، تشابهات جد   یشناسدر ساختار معرفت 
 .سازدیم

شهاب  صورت  هر  بنیان به  مرجانی  اندیشه الدین  جدیدی گذار  مطالعه ی  با  گرفت.  گری،  قرار  تأثیر  تحت  کورساوی  آثار  ی 
 معلم   تربیت   مدرسة   ، معلم و مورخ   کلامی   (، عالم م. 1889  )متوفی  مرجانی   الدینشهاب نویسد:»نیا می ( رئیس 37:  1388)چاغلا، 

  کورساوی   راه  بخش دوام،  قازان  دانشگاه  با استادان   و مرتبط   ( قازان( و گیمنازیومِ )دبیرستان م.1876در    شده   )تأسیس ـ تاتار    روس
 ای در مدرسه   و تربیت   تعلیم   را در بارة   خویش   خود، نظریات   در تاتارها، با آثار تاریخی   شعور تاریخی   تقویت  ، ضمن . وی رفت شمار می   به 

 ، نسل )کورساوی و مرجانی( آنان های در پرتو تلاش  یافته  رواج دینی اصلاحگری جریان  ... نمودمیکرد، اعمال تأسیس  در قازان که
و آثار    جدیدها، از خدمات   ، بنیانگذار اصلیمتقاعد کرد. گاسپرالی  مدارس  اصلاح   جدید« برای   »اصول  اجرای  ضرورت  را به  جوان

 خاور دانشگاه   و استاد دانشکدة  مرجانی  (، از شاگردانم.1866  )متوفی  خانی فیض   حسین   .است  تقدیر کرده  بارها در ترجمان   مرجانی
 از تدریس   . وی است  مدارس  اصلاح   با عنوان   ایرساله  شد، مؤلف   شهر منتقل   آن  به   پترزبورگ   سن  به   دانشکده  آن  با انتقال   که  قازان
(  1393نیا،.« )رئیسکردمی  جانبداری   اروپایی   های دبیرستان  الگوی  بر اساس   تاتاری   ن دبیرستا  و گشایش  در مدارس   غیردینی   علوم 

ی مرجانی با معلمان روس، باعث شد تا او به طور گسترده از آموزش زبان روسی، در کنار زبان ترکی)تاتاری( حمایت  ارتباط گسترده 
اندیشه 38:  1388کند،)چاغلا، پیگیری  با  همگام  مرجانی  اصلاح (  برآیند  های  مجموع  و  بود  تاتار  تاریخی  محقق  یک  گرایانه 

 
ی پهلوی«،  ی اصلاح دین در ایران؛ جلد دوم: دوره بنگرید به کتاب »اندیشهها،  اجتماعی این جریان -از همجوشی نظریی جنبه برای مشاهده  1

 ، انتشارات شیرازه کتاب ما 1397سید مقداد نبوی رضوی،  
 گاسپرینسکی، غصپرینسکی،غصبرینسکی  2



 

 

17
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

ی با علمای سنتی و تشویق به هویت بومی، باعث رونق زبان ادبی تاتاری گردید.)همان( تلاش مرجانی  های او در مقابله فعالیت 
 های آموزشی جدید بر اسماعیل گاسپرالی تأثیر زیادی گذاشت. برای رونق سیستم 

این مسئله که مرجانی و به دنبال آن گاسپرالی به دنبال اعتلای وضعیت مسلمانان بودند، سخن درستی است، اما باید توجه داشت   
کوبیدند، تفکیک میان  ای که این علوم به شدت بر طبل آن میکه مدارس اصول جدید منادی چه گفتمانی بودند؟ اولین مسئله 

علوم دنیوی و علوم دینی بود. تقریباً در تمام منابع تاریخی جمهوری آذربایجان به این تفکیک اشاره شده است. در عصر قدیم چنین  
ای از خلقت الهی بود و تدبر و تدبیر  تفکیکی در علوم در میان علمای اسلامی به صورت مشخص وجود نداشت، عالم همه جلوه 

ی معرفت بشری بود.)قطعاً  ترین استوانهند مادر تمام علوم حامل اصلیآمد و فلسفه به مانای از »علم دینی« به حساب میدر آن جلوه 
ی خودبنیاد انسان  هایی در تاریخ اسلام مبتنی بر تمایز علوم دینی با سایر علوم وجود دارد، اما علوم مذکور، حاصل سوژه بندی تقسیم 

کرد،  آورد این بود که این دو علوم را به دو جهان تقسیم می و منفک از صنع الهی نبودند( گفتمانی که اصول جدید به ارمغان می
به مثابه  نافع« و متعلق به »جهان جدید«، و علوم دینی نیز به عنوان نمایندهعلوم دنیوی  ی »سنت« و »جهان قدیم«  ی »علوم 

 شدند.  بازنمایی می

شد، و تمام بدبختی و عقب ماندگی مسلمانان را در آموزش مباحث »قدیمی« به جای  عملًا هیچ احترامی به علوم قدیم گذاشته نمی 
کردند. در مدارس جدید به جهت اینکه اعتماد مردم عامی را جلب نمایند یک سری از دروس ظاهری  مباحث »جدید« خلاصه می

ترین موضوع مربوط به  گنجاندند و مهم ی درسی)مانند روخوانی قرآن، توضیح برخی احکام روزمره و...( می از شریعت را در برنامه 
های  ها در مناظرهها با جدیدیست ی قدیمیست گرفتند، به همین جهت اوج مناقشه علوم قدیم یعنی »الهیات« را عملًا نادیده می 

روشنف با  جنوبی  قفقاز  اول  تراز  فقهای  از  آخونداوغلو  حسین   نظیر کرانی  ابوتراب  بیگ  نعمانعلی  عمرفائق  و  جلیل  زاده  زاده، 
( با عنوان »چه علومی برای ما مورد نیاز است؟«  1906ی آخوند اوغلو در روزنامه »حیات«)زاده و... ظهور کرد. انتشار مقاله محمدقلی 

:»اگر فردی تمام عمر خود را صرف آموزش علوم ریاضی  در آن رساله نوشت  آتشی در میان روشنفکران برپا نمود. ابوتراب آخونداوغلو 
و حکمت طبیعی کند و جایگاه معلم اول، ارسطو، را درک کند، قطعاً به راه عبادت و شناخت خداوند متعال عالم و عارف نخواهد  

می  ما  خوانندگان  گشت...  نخواهد  تمدن  و  انسانیت  شهر  وارد  و  کمال  :»گویندشد  درجه  به  تمدن  و  انسانیت  در  اروپا  جمعیت 
برند... در  گری به سر میاز قوانین سیاسی الهی، در همان وحشی  رها بودن گویم که جمعیت اروپا به دلیل  ، اما من می د«انه رسید

توان نمی   ، این زمانه ما، انسانیت و تمدن ما مسلمانان منوط به دانستن و عمل کردن به دین اسلام است. با کمال در علم هندسه 
انسان    بتواند  توان انسان شد. شاید انسان با دانستن علم دین و شریعت...نمی   ،انسانیت را آموزش داد... با کمال در علم حساب

های تمدن پرداخت... انسان بودن در این است که به درمان  توان به درمان بیماری شود. با بودن جالینوس در علم پزشکی نمی 
نکته این    1( 2015.«)مدرن آذ،ها قرآن شریف است ا شود. درمان بیماری ها پاک و مصفهای نفسانی بپردازد و از آن بیماری بیماری 
در    ات یاله   یکلاس ها   کرد تا ضمن تأکید بر جایگاه علوم، تلاش می  فقط    بود،  ن   وم دنیوی عل  ت بامخالفدر  ابوتراب    یمقاله بود که  

اله  پیدا کند  ی گاهیجا  جدید،   مدارس سکولار  برنامه درس   ات یو  تدر   که   را یگنجانده شود. ز   یدر  به  در    م کلامعل  سیدر آن زمان 

 
1 https://modern.az/news/45046/ 



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 18  

: »معلوم است که مدارس عموماً از معارف  در واکنش به این مسئله گفتتازه افتتاح شده اعتراض شد و ابوتراب    سکولار مدارس  
اگر  ( به باور او  2024)توران،کنند.«یروند از همان روز اول از اسلام دور م  یرا که به مدرسه م  ییهستند. و بچه ها  یته  یاسلام

.)همان(  اطلاع هستند یب ینی آموزند، اما از دانش د یعلوم را م  یشوند، همه یم لیالتحص که از مدارس سکولار فارغ  یچه کسان
زاده  زاده و جلیل محمدقلی افرادی نظیر عمر فائق نعمان زاده مخالف جدی تدریس الهیات در مدارس بودند و علی بیگ حسین

گاهانه( سخنان آخونداوغلو را به باد استهزاء گرفتند.   گاهانه یا ناآ  )آ

)یا ولگای میان- ی ماوراءالنهریتوان جلوهبه هر تقدیر جدیدیسم را می تأثیر بسیار  ایه تزاری  ( نهضت اصلاح دینی دانست. که 
در شاماخی توسط سید عظیم   1874ی سازمان یافته بر مبنای اصول جدید در سال  زیادی در قفقاز جنوبی گذاشت، اولین مدرسه 

یافت و عمده  قفقاز جنوبی گسترش  بعدها در نقاط مختلف  و  تأسیس شد  مانند جلیل  شیروانی  آذری  تجددگرای  ی روشنفکران 
ی  ( درباره 51-50ص1399پرداختند.)سلیمانلی،  زاده، فریدون بیگ کؤچرلی، نریمان نریمانوف و... در آن به تدریس می محمدقلی 

ای  قبلی به آن اشاره کردیم بهتر است به ذکر نمونه گرایی و تجددگرایی که در بخش  ترک -ی اتحاداسلام،تورانگانهنشینی سه هم
این سه از جدیدیست  بپردازیم که کاملًا در ذیل  تعریف میها  را  ادعا داشت که  کردند. گاسپرالی جدیدی گانه هویت خود  گرا هم 

کرد و به  پیوسته تبلیغ می ی بهم گرایی را به صورت مجموعه گرایی با وحدت مذهبی مرتبط است، او ترکیسم و اسلامی ترک توسعه 
همانگونه که اشاره    1( 2014گرایی« همیشه زنده خواهد بود.)مدرن آذ،ی وی ترکیسم در طول وجود »وحدت ترک« و »اسلام گفته

 شد.ها، کاتالیزوری برای ترکیب و اتحاد این رویکردها با یکدیگر می کردیم، وجود تشابهات معرفت شناختی میان این جریان 

 گری. بابی 3-2-5  

های شیخیه نیز بر روی تعالیم شیخ احمد احسائی بنا  آمد. اندیشه همانگونه که در تاریخ مشخص است، بابیت از درون شیخیه پدید  
از رویکرد    با خاستگاهی  را   گرایانه از تعالیم شیعیشده بود. او از جمله علمایی بود که با یک مبنای فلسفی غلط، بنیان تفسیری حس

امور مشکل    خواب کوشید که در  نویسد:»اون چون بسیار پرهیزکار بود، بیشتر می مدرسی چهاردهی می  گذاری کرد. پایه   2اخباری 
.  دادی آراء او را تشکیل می پایه شنید، که  دید یا می را کشف کند... او با توسل به ارواح پاک بزرگان دین در خواب چیزهایی می 

شیخ مشرب اخباری  !! گفت که از حضرت صادق)ع( شنیدم!گوئید؟ با نهایت وارستگی میپرسیدند که این سخن را از کجا میمی
گرایی شیخ  یکی از نقاط اصلی حس (  28: 1382)فضایی،کرد، به فضایل خاندان علی معتقد بود.«داشت؛ اخبار را بظاهر تأویل می 

ی »هورقلیا« و »هورقلیایی« شد، عبارتی که  برای توجیه معاد جسمانی و غیبت امام زمان)عج( متوسل به واژه ست که  احمد آنجا
داد و حالتی سرگردان وضعیت حضور امام زمان)عج( را به وضعیتی بینابینی میان عالم مادی و عالم تجرید )غیرمادی( قرار می

رود و جسد دوم هورقلیایی است و فناناپذیر  و با مرگ ازبین می از نظر احسائی آدمی دو جسد دارد، جسد اول حالت مادی دارد    داشت.
از    ،دانداو علت عمر طولانی امام عصر)عج( ناشی از جسد ثانوی یا هورقلیایی ایشان می   ،باشد و از عناصر دنیوی فراتر استمی

 
1 https://modern.az/news/50142/ 

گری  های بیشتری به اخباری ی اصولی و اخباری بود، اما روش فکری و امهات فکری او شباهترا رفتن از دوگانه فبا اینکه شیخ احمد احسائی درپی   2

 دارد. 



 

 

19
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

کنند و اگر  های این عالم زندگی مینظر او، حضرت در زمان غیبتشان به عالم دیگری به نام هورقلیا انتقال یافته و در یکی از وادی 
درمی مردمان  از  یکی  شکل  به  بیاورند  تشریف  زمین  به  همان بخواهند  به  دوباره  بشناسد  را  ایشان  کسی  اینکه  بدون  و  جا آیند 

توانند در یک شرایط خاص با حضرت مرتبط باشند، بنابراین کسانی باید  از نظر شیخ تنها شیعیان کامل هستند که می   د،گردنبرمی
شاگردان احمد احسائی که مکتب  ستا  در همین را   ( 57- 50،)همانی فیض میان مردم و امام وجود داشته باشند، به عنوان واسطه

می شکل  را  نظریه   ،دهندشیخیه  به  می قائل  رابع  رکن  واسطهی  که  خاص  فردی  یعنی  شیعیان  شوند،  با  امام)عج(  فیض  ی 
به سر می55- 54،باشد.)همانمی در حالت هورقلیایی  امام)عج(  رابع هستند می ( چون  که رکن  افرادی  تنها  امام  برند  با  توانند 

رسانند. در همین راستا  عصر)عج( ارتباط برقرار نمایند و آنها هستند که با دریافت احکام شرعی از ایشان، آن احکام را به مردم می
نامید، سید رشتی شیخ احمد  سیدکاظم رشتی شاگرد شیخ احمد احسائی در عباراتی بسیار ستایش آمیز، استاد خود را »باب« می

ی  سید کاظم رشتی که چنین عباراتی درباره   (36-31:  1396وی، دانست.)نبوی رضمه میاحسائی را »سبیل« )راه( رسیدن به ائ
برد در مورد خود نیز چنین توهمی داشت، و پیش از مرگ خود نیز اعلام کرد که پس از فوت او »حق« ظهور  استاد خود بکار می

این چنین بود که پس از درگذشت او، پیروانش به دنبال کشف »حق« سرگردان بودند، و در این اثنا سید علی    )همان(خواهد کرد.
شویم که  محمد شیرازی ادعا کرد که او حق موعود و راکن رابع است و خود را »باب« نامید. اگر در این فرآیند دقت کنیم متوجه می 

اد ارتباط حِسّانی و  ی تفسیری نادرست از موقعیت مادی امام عصر)عج( و تلاش برای ایجی ولایت و ارائهفهم »حسی« از مسئله 
ادعا کرد که اول خود را باب معرفی کرده   سید محمد علی شیرازیباری به ارمغان بیاوردفردگرا با امام، ممکن است چه نتایج فاجعه 

ی باب به کتاب و امر جدید به معنای فروگذاردن و عبور کردن از  تا مردم از »کتاب جدید« و »امر جدید« مضطرب نشوند. اشاره 
(  178، بیت)ع( بود. امر و کتاب جدید حرکتی به معنای اصلاح امور شیعیان بود.)همانکتاب و سنت قدیم، یعنی قرآن و میراث اهل

کردند: کیفیت قیامت، باور به حیات جسمانی امام  می  بیشتری طلب بر چهار عنصر به عنوان خرافات تأکیدهای اصلاحازلی-بابی 
ای که شاید بتوان ادعا کرد در میان  مسئله (  237-165همان: بنگرید به  ی شفاعت.)ی و مسئله های رایج شیع دوازدهم، عزاداری 

ای است بر صحت ادعایی که پیشتر مطرح کرده بودیم و  های اصلاح دینی در جهان اسلام مشترک بود و این نشانه اکثر نهضت 
در   تشابهات  به  شناختی،  معرفت  ساحت  در  تشابهات  که  بود  این  می آن  منتهی  اجتماعی  جهان  هم  ساحت  شود. 

ی در  گرایان متأثر از ابن تیمیه( مخالف شفاعت و امامت و عزاداری و بزرگداشت صُلحا هستند، هم سَلفیون قفقاز وهابیون)اصلاح 
های  ها، در این زمینه با گروهازلی-های پیرو کورساوی و هم بابیاعتقادات مشابهی در این امور دارند و هم جدیدی   همان عصر

کند  آبادی یکی بزرگان مکتب ازلی، صراحتاً با نقد تند روحانیت سنتی شیعی، به آنها اعلام می مزبور مشترک هستند. یحیی دولت
  ی عصاره   ( 194،وفق دهند.)همان  اقتضاهای عصر حاضر که از خرافات دست بردارند و با ایجاد اصلاح در آئین خود، آن را با  

ی آنها که دین جدید اختیار کرده بودند، از  تقی زاده در مورد این نحله خلاصه کرد:»همه توان گفتار سید حسنی بابیت را میپروژه
تعصب اسلامی رها شده و بر ضد استبداد ملاها و خرابی و فساد دین در ایران شده، از معایب و مضرات تعصب اسلامی که مانع  

ی آمیزش  ترقی و تمدن و قبول مقتضیات عصر جدید است، فارغ گشته، با پیروان مذاهب دیگر مانند نصاری و یهود با کمال خوش
قوت و سطوت تعصب    -رفتندکه ظاهراً جزو هیئت مسلمین به شمار می  – ی بابیه در میان مسلمانان  کرده... و همچنین کثرت عده 



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 20  

ی این بخش  ( در ادامه233-232،کردند.«)همانتر میی تعصب را سستی ملت را ضعیف کرده و روز به روز عقیده هیئت جامعه 
 کنیم تا ارتباط بابیت )ازلی و بهائی( را با قفقاز مشخص نمائیم. تلاش می

اول از همه اینکه شیخیه هم در شمال ارس و هم در جنوب آن طرفداران بسیار جدی و مهم داشته است. وضعیت در جنوب ارس  
بر اساس  ها گشته بود.  چنین بود که مکتب شیخیه به دو قسمت کرمانی و آذربایجانی تقسیم شده بود و تبریز محل جولان شیخی 

 ( 1386)ابوالحسنی منذر،ترین مسائل اجتماعی تبریز بوده است.متشرعی یکی از بغرنج - گزارش لنکرانی، دعوای شیخی

حاضر بودند، برای مثال شیخ مولی رمضان سالیانی، فرزند علی    نیز  ترین علمای شیخی در شمال رود ارسدانیم که مهم اکنون می
بود، و هم  اخباریون مطرح عصر خود  از  تأثیر میرزا محمد اخباری  بوده است اصغر، تحت    ، زمان مورد توجه شیخ احمد احسائی 

درباره نچنا احمد  شیخ  مواظبت  که  الله،  علی  توکلت  و  بالله  اعتصمت  جمله  بر  :»پیوسته  او  که  است  گفته  او  ی 
هایی که مورد توجه شیخیه بودند، ملامحمد گنجوی فرزند علی گنجوی بود.  ( یکی دیگر از قفقازی 245: 1399کرد.«)مولایی،می

اش را ستوده است در مورد  وی مسلط به آراء و افکار شیخ احمد احسائی بوده و سیدکاظم رشتی در اجازه روایتی، به او مقام علمی
( نفر بعدی  504برد:»العالم العامل و الفاضل الکامل، ذوالفطنة الزاکیة و اللطیفة العالیة و...«)همان،کار می   او چنین عباراتی به 

علاقه  و  اخباری  روحانیون  از  شیروانی  الرسالة  »مصطفی  ایشان،  سؤالات  جواب  در  احسائی  بود.  احسائی  احمد  شیخ  به  مند 
( و در نهایت باید از شیخ یعقوب شیروانی یاد کنیم که در  596السراجیة:جواب مسائل آخوند ملامصطفی را نوشته است.«)همان،

ی »أجوبة مسائل الشیخ یعقوب شیروانی« را به طور مفصل در پاسخ  ردیف علمای شیخیه قرار داشت و شیخ احمد احسائی، رساله 
 ( 642های او نگاشت. )همان، به سؤال 

طبق    در قفقاز شده است.  گریابی رشد ب   شاید یکی از علل  توان ادعا نمود که حضور علمای شیخی در قفقاز جنوبیبه هر تقدیر می
ها و آزار  بهائی-ها از بابیروسگزارش مقداد نبوی رضوی از کتاب »بهائیان ایران،جنوب خزر و قفقاز« به دلیل حمایت فوق العاده 

ی روزافزون شهرهای قفقازی روسیه و رونق ثروت و تجارت در آنجا، شرایط لازم را برای  ها در ایران و عثمانی، و توسعه دیدن بهائی 
روشنفکران تجددگرای  (  1393رضوی، کردند.)نبوی ها ممالک روسیه را برای مهاجرت انتخاب می نمود و آنها فراهم می تجمع بابی 

یی مانند میرزا  هاازلی-ای با بابیصمیمانه   بسیار   ه، شیخ احمد سالیانی و... ارتباط قفقازی نظیر میرزا کاظم بیک، فتحعلی آخوندزاد
قرن    یآستانه نیا در کتاب »ایران و عثمانی در  ، رحیم رئیس داشتند   و...   خان، یوسف خان مستشارالدوله، میرزا آقاخان کرمانیملکم

خود به جلال    1871مه    20در نامه مورخ  برای مثال آخوندزاده    (1374نیا،این موضوع پرداخته است.)رئیس   ذکر جزئیات  بیستم« به
الان در تفلیس و در جمیع صفحات  د:»چنین می نویس  زاده سالیانیاحمد حسین ، در معرفی  آن دورانشاهزاده روشنفکر    ،الدین میرزا 

قفقازیه در علوم و فنون مختلفه از قبیل نجوم و جغرافیا و علم حساب و ریاضی و هیئت و تاریخ و حکمت خصوصاً علم فقه، شیخ  
دارد هم  لیبرالیزم  و  فیلسوفیت  مشرب  هذا  مع  ندارد.  نظیر  یوسف    .الاسلام  میرزا  معظم  مطاع  از  را  او  فضایل  تفصیل 

با جناب شیخ الاسلام هر شب در یک جا مصاحبت داریم. مجلس ما همیشه به ذکر اوصاف    .توانید پرسید   )مستشارالدوله(خان
ورزد  ین است. شیخ الاسلام به نواب امجد شما غایبانه محبت می ( مز خاننواب اشرف شما و میرزا یوسف و جناب روح القدس )ملکم 

ی  یا در نامه (  149:)همانکرد.«و عرض سلام می رساند. از بابت منصب خود مقید است والا به مکتوب فرستادن هم اقبال می



 

 

21
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

بنویس که من هم اگرچه    خان()ملکمالقدسبه روح گوید که بنویسد:»می دیگر آخوندزاده، احمد سالیانی خطاب به آخوندزاده چنین  
ی او با وزیر مشاهده  شیخ الإسلامم، اما مثل شیخ الإسلام اسلامبول نیستم که منکر عقاید روح القدس است، چنان که از مکالمه 

باید درنظر    ( 148)همان:.««بلکه من به جمیع عقاید روح القدس در هر باب مصدق و معترفم. بلااستثناشود،  می
دانست، چرا که در باور شیعیان  داشت که یحیی صبح ازل جانشین باب، میرزا ملکم خان را رجعت صفتی عیسی بن مریم)ع( می 

اما برای فهمیدن نوع نگاه روشنفکران قفقازی    ( 174:  1396کرد.)نبوی رضوی،عیسی بن مریم همراه با امام دوازدهم ظهور می
« اثر میرزا کاظم  1852-1844های ها:تحولات مذهبی و سیاسی در ایران در سال ی »باب و بابی به بابیت خوب است که به رساله 

بیگ در این کتاب نظر جالب در مورد جنبش بابیت دارد:»باب  منتشر شده است. کاظم   1865بیگ بپردازیم. این رساله در سال  
کرد معنی است. باب یک سبک زندگی استوار تبلیغ می فهمید دینی که مردم کشورش به آن اعتقاد دارند، پر از چیزهای پوچ و بی 

اجرا می اخلاقی  الزامات  آن  در  اخلاق صحبت  که  و  و عشق  روح عبادت  از  باب همیشه  قانون)یا همان سنت(.  نه حرف  شد، 
راستا  275-274:  2018کرد.«)اکبرلی،می همین  در  شیخ  (  با  مصادف  جنوبی  قفقاز  در  بهائیت  سازمان  حضور  از  موتالیموف 

های مختلف در آذربایجان، بهائیت  های گسترده طریقت ر کنار فعالیتدهد.»دزاده سالیانی و طاهرزاده می الإسلامی احمد حسین 
میلادی به طور مخفیانه از ایران به آذربایجان وارد شدند و در سال    1880شد. مبلغان بهائیت در دهه  نیز به میزان کمتری دیده می

اولین سازمان بهائی را در آذربایجان تأسیس کردند. این طریقت در مناطق باکو، سالیان، گویچای، آغدام، گنجه، روستاهای    1890
یافت گسترش  تفلیس  و  )موتالیموف،گویچای  شیخ  67:  2019.«  توسط  شیعی  عزاداری  بر  فشار  که  است  دوره  همین  در   )

ی پروقره،  به هر تقدیر پروژه   (286-284:  1374نیا،)رئیس .گرددهایی بر آنان اعمال میود و ممنوعیت شهای وقت وارد میالإسلام
گرا، مؤانست کامل  ترک    پان اسلامیستِ جدیدیستِ   کاملًا با روشنفکرانِ آغوشی با بابیت، به سرزمین تزارها راه یافت و  بار در هم   این

 یافت. 

 گراییتوران-ترک . 3-5

و...(، چه در امپراتوری   2چه یوروسنتریالیزم 1اسلاویسمی مسلمانان با استعمار و برتری طلبی و تفاخر انسان غربی)چه پان مواجهه
ها را به سمت الگوبرداری از برتری جویی هویتی  شان، آنها و مناطق پیرامونعثمانی، چه در میان مسلمانان تحت حاکمیت روس 

مواجهه غربی  در  بودن  »بربر«  احساس  از  ناشی  حقارت  کشانید.  بیگ  ها  علی  مانند  کسانی  اساساً  که  بود  اسلاویسم  پان  با  ی 
پان حسین موضع  اتخاذ  فکر  به  را  و...  آقچورا  یوسف  حتی  و  گاسپرالی  اسماعیل  آغاز  زاده،  دیگر  سوی  در  کشانید.  ترکیستی 
در  جوییهویت  و  اثرگذاشت  امپراتوری  این  نخبگان  بر  رفته  رفته  نیز  عثمانی  امپراتوری  حاکمیت  تحت  اقوام  ناسیونالیستی  های 

ین جهت به  ها احیا کنند و به همغربی، تصمیم گرفتند که غرور یا تکبر خویش را به مانند آن  مستکبرانکشاکش با آنان و نبرد با  
توانست شکوه و ابهت بیشتری به این  بود می این تصویر بزرگتر میگویی هر چقدر که   گشتند.دنبال تصویری از خود در دل تاریخ می

ی پان اسلامیسم بود، اما این  های تحقیر شده اعطا نماید، در ابتدا آن تصویری که از تمام تصویرهای ممکن بزرگتر بود، ایدههویت 
برد: اول آنکه طرح اتحادگرایی مسلمانان ذیل خلافت عثمانی یا در معیت آن، طرحی مبتنی بر  رویا از چند مشکل اساسی رنج می

 
 هااسلاو اتحاد   1
 اروپا محوری  2



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 22  

کرد، درحالیکه ویژگی  سازوکارهای استیلاگرایانه و سلطانیسم بود که نظام اجتماعی را دوباره در ساختاری »عمودی« ساماندهی می
و این مسئله مطلوب    1آورد، ها و پیامدهای خاصی را به دنبال میحقیقی اتحاد مسلمانان، طرحی مبتنی بر »اخوت« است که ویژگی 

پان  از  روسیه  حکومت  مسلمانان  هواخواهی  نیز  دیگر  سوی  در  نبود،  عثمانی  جنبه امپراتوری  کاملًا  و  اسلامیسم  ابزارگرایانه  ی 
بود.) تزاری  روسیه  در  سراسری  اجماعیِ  سازماندهیِ  امکان  فاقد  جهت  همین  به  داشت،  به  پراگماتیستی  بنگرید 

های جدید، در اقصی نقاط جهان، )به  ملت -گیری دولت( فارغ از مسائل فوق، تب بالای شکل63-60:  1381ویتوخوسکی،سه
گرایانه  های قوم( را به سمت ایده مسلمانان قفقاز جنوبیها ) و بالتبع  ی اهرمی با فشار قوی، عثمانی ویژه در قلمرو عثمانی( به مثابه 

ریگ مستشرقین ضد روسی غرب که اسلاوها را با مفهوم نوپدیدی  نمود. این چنین بود که از مرده و »زبان و نژاد محور« هدایت می 
های مورخین یهودی تبار و  ی کوشش( به واسطه1403نمودند،)مینورسکی و دیگران،  و تحقیر میها« متصف کرده  به نام »تورانی 

( و  1388قومی به خود گرفت، )سلطانشاهی،  -های بزرگ منطقه( توران مفهومی تاریخیحمایت بریتانیا )به منظور تجزیه دولت
بایست به آن افتخار  ای بود که می ( اکنون واژه 64،ص1399رفت، )لاندو،ی »ترک« که زمانی برای تحقیر و توهین به کار می واژه
است که نزدیکی معرفتی خاصی با رویکردهای  انی  سّ تمسک به »عصبیت«،»خون«،»نژاد« و امثال آن از جمله مفاهیم حِ شد.  می

چنانکه برخی  باشد  می  روشنگری)و بالتبع مدرنیسم( ی  و حتی به لحاظ وابستگی بنیانی نیز، امری کاملًا جدید و زائیده پیشین دارد،  
نظیر اندیشمندان  بندیکت  گلنرارنست    از  و،  و  اندرسن  هابسبام  پدیده اریک  را  ناسیونالیسم  اساساً  مدرن  ...  کاملًا  ای 

   های معرفتی ارزیابی نمود.بایست بازتابی از تشابه بنیاننشینی و مؤانست اجتماعی را می( این هم 27: 1391)اسمیت،دانند.می

حرکت    بزرگها یا همان ترکان جوان )جمعیت اتحاد و ترقی( که به دنبال فعلیت بخشی به آن رویای  جالب اینجاست که ژون ترک 
کردند و تحت تأثیر تعالیم او بودند، در همین راستا روزنامه  الدین اسدآبادی شرکت می کردند، در سمینارهای مخصوص سیدجمال 

  »مرشد« کند که او یکی از ارکان مهم و  روز بعد از فوت سید، اشاره می   20شد،  قانون اساسی عثمانی که در قاهره منتشر می 
تنیدگی  ( این مسئله نیز به عنوان مؤیدی تاریخی، برای تبیین میزان درهم 733،ص1374نیا،جمعیت اتحاد و ترقی بوده است.)رئیس 

 گرا ارائه گردید.  های تورانهای پیشین با گفتمان گفتمان

 گیری نتیجه. 6
، در قفقاز  مذکور  متفاوت   به ظاهر  یامکان درهم آمیختگی کامل سه ایده   همانطور که روایت و تحلیل شد، مشخص گردید که 

ی  گرایی« ازجمله»تجربه   و  گرایی«»حس  و بوده است  پذیر  امکانشناسی  ، به دلیل وجود تشابهات مهم در ساحت معرفت جنوبی
های مزبور، همکاری و همیاری کامل وجود  نشان دادیم که میان نمایندگان اندیشه   متشابه است. مشترک و  معرفتی    کلیدی   مفاهیم

 بودند.   را دارا  های اصلی یکدیگر به نفع عقاید و اهداف خودگیری اصطلاحات و استدلال داشت و هر کدام از آنها توانایی وام
ی ترقی خواهی است. عطش نیل به پروقره، چنان روشنفکران منطقه  های مذکور مربوط به ایده نقش بنیادین و اصلی در میان ایده

توان ادعا یابی به این هدف مورد استفاده قرار گرفت. در واقع میدستی دیگری در جهت  را با خود درگیر نمود که هر گفتمان یا ایده 
غربی، موجب ایجاد حیرتی بزرگ در روشنفکران شد و تلاش برای به چنگ آوردن این جایگاه،    یافتگانی با ترقیکرد که در مواجهه 

 
 .  1402آبادی، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی،  « اثر آیت الله محمدعلی شاه شذرات المعارف»کتاب  بنگرید به:     1



 

 

23
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

های اصلاح دین،  جاسازی با کمک اندیشه جاسازی آن از موقعیت طبیعی خود گردید، این بی موجب حمله به هویت سنتی و بی
 آذری فراهم نمود. -وارد فرایند استحاله شده و زمینه را برای عبور از هویت دینی و امتزاج با هویت نوپدید ترکی

زبان دینی و تاریخی مردم آغاز نمود،    در قالب اً ئهای اصلاح دینی از آن جهت مهم است که فرآیند غربی شدن را ابتد نقش نهضت 
فشاری نمود و از اتخاذ موضعی  سازی از هویت ضد دینی و ضد شرقی غرب، بر مظاهر به ظاهر مثبت آن پای و به جای غیریت 

بایست به تقویت  از علائم بارز همین اتخاذ راهبرد اشتباه در اصلاح عقب ماندگی مسلمانان که میانتقادی و پیامد سنج، بازماند.  
گرا انجامید، همین بس که هدایت اصلی امور جامعه به دست افراد سکولار قوم هویت دینی و قدرت اجتماعی و سیاسی آنان می

افتاد و با کمک بیگانگان و در بدترین شرایط ممکن، جمهوری دموکراتیک آذربایجان را به عنوان اولین جمهوری سکولار تاریخ  
ومتی که به دلیل جدا نمودن مردم از هویت تاریخی و طبیعی خود، از درون تهی بود و به سرعت نیز در  اسلام، به وجود آوردند. حک 

 ذیل حکومت شوروی حل شد. 

 
حس گرایی  

 معرفتی 

هجو برخی از  
های سنت 

 هویتی تشیع 

حمله به نظام  
  آموزشی اسلام

 خواهی و ترقی 

غربی شدن)در  
 فکر و عمل( 

حفظ اسلام  
به عنوان  

هویت بومی  
 و قومی 

  * * * * تجددگرایی 
 )به جز بابیت( *  * * * اصلاح دینی 

-ترک
 گرایی توران

* * *  * 

 منابع

  علمی   نجمن ا   تخصصی   علمی   فصلنامه دو  نو )   یخ ر تا   فصلنامه دو    «، عبدالنصیر قورصاوي و بنیان هاي فکري اوارکیان، محمد، » 
 1401  ن مستا و ز   پاییز ،     31ره شما ،    هم دوازد   ل سا   (، رس مد   تربیت   ه نشگا دا   یخ ر تا   نشجویی دا 

 ، قم، انتشارات کلبه شروق1379الدین »مجموعه رسائل و مقالات«، به کوشش و تحقیق سید هادی خسروشاهی،  اسدآبادی، جمال 

،  1391ی کاظم فیروزمند، گرایی«،ترجمه های متأخر ملیت و ملی دی؛»ناسیونالیسم و مدرنیسم: بررسی انتقادی نظریه اسمیت، آنتونی  
 تهران، نشر ثالث 

،قم، انتشارات  1397اُف، رامیل؛»نقش علمای شیعه قفقاز و ماوراءالنهر در علوم اسلامی )با تأکید بر آذربایجان(«،  باقراٌف، علی؛ عظیم 
 طالب)ع(ابی  بن    امام علی 

 ، تهران، انتشارات دانشگاه تهران1395«، حکمت عملی   شناسی دانش اجتماعی مسلمین: »روش نژاد، یحیی، بوذری 

 ، تهران، انتشارات دانشگاه تهران1400«، فقهی شناسی دانش اجتماعی مسلمین:رویکردهای  »روش نژاد، یحیی، بوذری 

یحیی، بوذری  دانش  »روش نژاد،  مسلمین«، شناسی  میان  در  قرآن  به  هرمنوتیکی  مسلمین:رویکردهای  تهران،  1399اجتماعی   ،
 انتشارات دانشگاه تهران

الدین اسدآبادی«، پژوهش علوم سیاسی، شماره سوم، پاییز و زمستان  ی سید جمال محمدعلی؛»اسلام و مدرنیته در اندیشه توانا،  
1385 



 

 

آماده انتشار مقاله های اجتماعی متفکران مسلمان/ نظریه 24  

ایران  محمدحسین؛  غرب جمشیدی،  ابراهیم،»چالش  اندیشه نژاد،  در  خویشتن  به  بازگشت  و  آل گرایی  جلال  فصلنامة   احمد«، ی 
 1390،    2سال دوازدهم، شمارة    46مطالعات ملي؛ ، 

 ، تبریز، انتشارات ندای شمس 1388زاده فرد،  ی جلیل یعقوب گرائی در آذربایجان«، ترجمه چاغلا، چنگیز،»سیاست و ملی 

 ، قم، انتشارات کلبه شروق 1391ی«،  پهلو   عصر   نگاران خ ی تار ا  ب   سخنی   : و   ی ن ی حس   ن ی الد دجمال ی دفاع از س خسروشاهی، سید هادی، » 

 ، تبریز، انتشارات ستوده 1374ی قرن بیستم«،  نیا، رحیم، »ایران و عثمانی در آستانه رئیس 
 ی جهان اسلام ، جلد هفتم دانشنامه 1393نیا، رحیم، »مدخل جدیدها )نهضت(«،  رئیس 

 ، تهران، انتشارات تمدن ایرانی1388ترکیسم و صهیونیسم«،  سلطانشاهی، علیرضا، »پان 

ملّت  »فرایند  ابوالفضل،  ترجمه دولت - سلیمانلی،  تاکنون«،  روسیه  توسط  اشغال  زمان  از  آذربایجان  جمهوری  در  جلیل  سازی  ی 
 ،تبریز، انتشارات قالان یورد1399ی فرد، زاده یعقوب 

روسیه) سه  »آذربایجان  تادیوس  شکل 1920- 1905ویتوخوسکی،  ترجمه (:  مسلمان«،  جامعه  یک  در  ملی  هویت  کاظم  گیری  ی 
 ، تهران، نشر شادگان1381فیروزمند، 

ویژه نامه نامه فرهنگستان   «، بررسی تطبیقی اندیشه های اصلاحی سیّد جمال الدّین اسدآبادی و سِر سیّد احمد خان عطایی، عبدالله؛» 
 3شماره    1393)شبه قاره( سال دوم پاییز و زمستان  

،تهران، نشر پردیس  1392«، 1869- 1939ی فکری و سیاسی احمد آقایف  نامه ترکی: زندگی ی ایرانی تا میهن کالیراد، علی، »از جامعه 
 دانش

 ، تهران، نشر نی 1399ی حمید احمدی،  گری«، ترجمه ترکیسم، یک قرن تکاپوی الحاق لاندو، جیکوب؛»پان 

م.(«،  1850- 1813های اشغال قفقاز) مرشدلو، جواد، »استعمار روسی و اسلام شیعی: سیاست روسیه تزاری در قبال شیعیان سال 
 1394، پاییز  26ی  مطالعات تاریخ اسلام، سال هفتم، شماره 

شخصیت علمی معنوی و فرهنگی قفقاز«، تحقیق و تکمیل و اضافات: محمد    825حال  مولایی، عادل؛ »فرزانگان قفقاز، شرح 
 ، قم، سازمان چاپ و نشر دارالحدیث 1399الوانساز خوئی،  

طلبی ترکیه«، به کوشش کاوه  تورانیسم: از سیاست شرقی بریتانیا تا ابزار توسعه مینورسکی، ولادیمیر؛ توینبی، آرنولد؛ و دیگران »پان 
 ،تهران، انتشارات شیرازه کتاب ما1403بیات،  

، انتشارات شیرازه  1396ی قاجار«،  ای تاریخی؛ جلد اول: دوره ی اصلاح دین در ایران: مقدمه نبوی رضوی، سید مقداد »اندیشه 
 ماکتاب 

انتشارات شیرازه  ،  1397ای تاریخی؛ جلد دوم: عصر پهلوی«،  ی اصلاح دین در ایران: مقدمه نبوی رضوی، سید مقداد »اندیشه 
 ماکتاب 

  ران ی نقد کتاب ا «، فصلنامه  جنوب خزر و قفقاز   ران، ی ا   ان ی موروزوف: بهائ   س ی و بور   بار ی شاهوار، گاد گال   ی سل نبوی رضوی، سید مقداد؛» 
 2و    1شماره    -   1393و اسلام بهار و تابستان  

ی  زاده ی جلیل یعقوب دولت در آذربایجان«، ترجمه - گیری ملّت و ملّت گرایی در جمهوری آذربایجان؛ شکل یف، اورخان،»ملی ولی 
 ،تبریز، انتشارات قالان یورد 1402فرد،  

 ، تهران، نشر ساوالان ایگیدلری1401ریزی زبان در جمهوری آذربایجان«، فرد، جلیل، »سیاست و برنامه ی زاده یعقوب 

https://ensani.ir/fa/article/journal-number/37587/%D9%88%DB%8C%DA%98%D9%87-%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D9%81%D8%B1%D9%87%D9%86%DA%AF%D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86-%D8%B4%D8%A8%D9%87-%D9%82%D8%A7%D8%B1%D9%87-%D8%B3%D8%A7%D9%84-%D8%AF%D9%88%D9%85-%D9%BE%D8%A7%DB%8C%DB%8C%D8%B2-%D9%88-%D8%B2%D9%85%D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86-1393-%D8%B4%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%87-3
https://ensani.ir/fa/article/journal-number/37587/%D9%88%DB%8C%DA%98%D9%87-%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D9%81%D8%B1%D9%87%D9%86%DA%AF%D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86-%D8%B4%D8%A8%D9%87-%D9%82%D8%A7%D8%B1%D9%87-%D8%B3%D8%A7%D9%84-%D8%AF%D9%88%D9%85-%D9%BE%D8%A7%DB%8C%DB%8C%D8%B2-%D9%88-%D8%B2%D9%85%D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86-1393-%D8%B4%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%87-3


 

 

25
3 

یحیی بوذری نژاد و حسین حبیب زاده / و ...  ین یاصلاح د ،یخواهی ترق ییهمگرا   

- Algar, Hamed, “ĀḴŪNDZĀDA,” Encyclopædia Iranica, I/7, pp. 735-740; an updated version is 

available online at http://www.iranicaonline.org/articles/akundzada-playwright (accessed on 13 

May 2014) 

“Əbuturab Axundoğlu Əli bəy Hüseynzadəyə qarşı”, Modern.az,  25 Sentyabr 2013, 

https://modern.az/news/45046/ 

“İsmayıl bəy Qaspıralı və «Dildə, işdə, fikirdə birlik» ideyası”,Modern.az, 10 Yanvar 2014, 

https://modern.az/news/50142/ 

Ələkbərli, Faiq, “Azərbaycan Turk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər)” I hissə ,Elm və 

təhsil, Bakı, , 2018 

Ələkbərov, Faiq “Azərbaycan mütəfəkkirlərinin İslam dininə münasibəti (XIX əsr-XX əsrin 

əvvəlləri)”Milli Kimlik,2020,  https://millikimlik.az/2020/2004/ 

Habibbayli, İsa, ” XX asrin avvallari Azarbaycan yazıçılan” Nurlan, Bakı, 2004 

Kərimi, Səadət, "Azərbaycanın Milli və Siyasi İdeologiyası Haqqında",Elm və təhsil, Bakı 2018 

Memmedova, Leyla, “M.F.Axundzadənin Hekayəti-Molla İbrahimxəlil kimyagər komediyasında 

xarakterlərin konflikti” BAKI UNİVERSİTETİNİN XƏBƏRLƏRİ,  

Mutallimov, dadash, “azerbaycan’ın osmanlı, rusya ve iran ile dini ilişkileri (xix. yüzyıl)” 

doktora tezi, bursa uludağ üniversitesi, 2019 

№4 Humanitar elmlər seriyası,2009 

Soli Shahvar, Gad G. Gilbar and Boris Morozov, “The Baha’is of Iran, Transcaspia and the 

Caucasus” I.B. Tauris, London: 2011 

Spannaus, Nathan, “The Ur-Text of Jadidism: Abu Nasr Qursawi's Irshad and the Historiography 

of Muslim Modernism in Russia” Journal of the Economic and Social History of the Orient 

(59), 2016 

Turan, Azər, “Jan Jak Russo və Axund Əbu Turab” Ədəbiyyat qəzeti,  2024.- 18 may, №18.- 

S.16-17. 

 

 

 
 

https://modern.az/news/50142/
https://millikimlik.az/2020/2004/

