
ISSN: 2538-5240 

E- ISSN: 2783-3216 

 
2025, 15 (4): 133-159 

 
Faculty of Social Sciences 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 

 

133 

Islamic Identity under Excommunication (Takfir): Crisis and Sectarian 
Rapprochement in the Thought of Sheikh Shaltout 

Zakariya Mahmoudiraja1  , Mohsen Ale-sayedghafur2  

1. Assistant Professor of Political Science, Department of Political Science, Faculty of Law and Political Science, Shahid Chamran 

University of Ahvaz, Ahvaz, Iran. (Corresponding Author) Email: z.mahmoudiraja@scu.ac.ir 

2. Assistant Professor of Political Science, Department of Political Science, Faculty of Law and Political Science, Shahid Chamran 

University of Ahvaz, Ahvaz, Iran. Email: m.aleghafur@scu.ac.ir 

 

Article Info ABSTRACT 
Article type: 

Research Article 

 

 

Article history:  

Received: 11 August  2025 

Received in revised form: 30 

September 2025 

Accepted: 16 October 2025 

Published online: 22 

December 2025 

 

Keywords: 

Critical Discourse Analysis, 
Salafism, Sectarian 
Rapprochement, Sheikh 
Mahmoud Shaltout, 
Spragens, Takfir 

Islamic unity has long been a foundational pillar of the power, stability, and 

cultural flourishing of Islamic civilization. Religious leaders and reform-minded 

thinkers have therefore treated unity not only as a moral virtue but also as a 

strategic necessity for the future of the Muslim ummah. Historic initiatives for the 

Proximity of Islamic Schools of Thought (taqrīb)—most notably Sheikh 

Mahmoud Shaltout’s recognition of Jaʿfari jurisprudence—sought to narrow 

sectarian divides through religious rationality, institutionalized dialogue, and 

educational reform. In recent decades, however, the rise of extremist discourses 

grounded in takfīr (excommunication) has undermined coexistence and intensified 

intra-Islamic fault lines. Movements such as ISIS, relying on superficial and 

absolutist readings of scripture, have repudiated rational ijtihād and legitimized 

organized violence. Adopting a critical–analytical approach, this study examines 

the conceptual foundations and socio-political contexts of takfīr while assessing 

the operational capacity of Shaltout’s unificationist thought as a coherent 

framework for countering exclusionary and violent discourses. Ultimately, it 

proposes an implementable model to reinforce Islamic cohesion and contain takfīrī 

currents, grounded in religious legitimacy, rational jurisprudence, and structural 

reforms. 

 

Cite this article: Mahmoudiraja, Z; Ale-sayedghafur, M (2025). Islamic Identity under Excommunication (Takfir): 

Crisis and Sectarian Rapprochement in the Thought of Sheikh Shaltout. Social Theories of 

Muslim Thinkers, 15(4): 133-159.   https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813  
 
  

                               © The Author(s).                                               Publisher: University of Tehran Press. 

DOI:   https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813 

 
 

  

mailto:z.mahmoudiraja@scu.ac.ir
mailto:m.aleghafur@scu.ac.ir
mailto:z.mahmoudiraja@scu.ac.ir
mailto:m.aleghafur@scu.ac.ir
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.384445.1742
https://orcid.org/0000-0003-4350-1916
https://orcid.org/0000-0002-8468-8775


Islamic Identity under Excommunication (Takfir) … / Zakariya Mahmoudiraja & Mohsen Ale-sayedghafur 134 

1. Introduction 

The unity of the Muslim community, beyond its symbolic and identity-based dimensions, plays a 

decisive role in safeguarding political stability, fostering cultural flourishing, and strengthening the 

social capital of Islamic societies. In modern history, reformist and proximity-oriented movements 

have sought—often driven by both intellectual and political motivations—to dismantle sectarian 

boundaries and revive the ideal of a single ummah. 

Within this broad trajectory, the political-jurisprudential thought and institutional praxis of Sheikh 

Mahmoud Shaltout during his tenure as Sheikh al-Azhar occupy a distinctive position. By officially 

recognizing jurisprudential plurality—especially Jaʿfari fiqh—Shaltout sought to promote inter-

sectarian dialogue and religious rationalism, linking educational reform to the long-term project of 

reducing religious polarization. 

Contemporary political and social dynamics, particularly the diffusion of takfīrī ideologies, have 

threatened ummah cohesion in unprecedented ways. These currents reject centuries of accumulated 

jurisprudential and interpretive heritage, label adherents of other Islamic traditions as “apostates,” 

and weaponize religious discourse for symbolic and physical elimination. This fractured 

environment—shaped by political deadlock, identity crises, and geopolitical interventions—

underscores the urgency of re-examining and operationalizing unificationist thought. Accordingly, 

this research asks how Shaltout’s jurisprudential vision and unity-oriented methodology can be 

translated into a pragmatic roadmap for curbing takfīrī expansion and consolidating durable Islamic 

unity. 

2. Methodology 

The research integrates Ernesto Laclau and Chantal Mouffe’s discourse theory with Thomas 

Spragens’ four-stage crisis model to form a dual analytical framework. Laclau and Mouffe’s 

approach, grounded in the premise that identities and social orders emerge through discursive 

construction and contests over meaning (Laclau & Mouffe, 1985), enables analysis of the 

hegemonic struggle between takfīrī and unificationist discourses. Specifically, it facilitates 

identification of central signifiers, chains of equivalence, and mechanisms of othering that structure 

each discourse, thereby clarifying how identity and power relations are produced and stabilized. 

Spragens’ model complements this by imposing a process-oriented logic of crisis analysis and 

resolution. It conceptualizes political thought as primarily crisis-responsive, organizing inquiry 

into four stages: (1) recognizing disorders, (2) diagnosing causal roots, (3) envisioning the ideal 

polity, and (4) prescribing strategic remedies. Combining these perspectives synchronizes 

semantic–structural analysis of discursive closure (Laclau & Mouffe) with a staged causal–

prescriptive cycle (Spragens). Data were collected through purposive sampling of Shaltout’s 

foundational writings, official al-Azhar pronouncements (including relevant fatwas), and primary 

documents produced by takfīrī groups. 

3. Findings 

The takfīrī–Salafist discourse, anchored in “anti-Shiʿa takfīrī hegemony” as its central signifier, 

constructs an exclusionary narrative that legitimizes systematic othering and delegitimizes intra-

Islamic pluralism. Within this structure, terms such as “holy war,” “abode of disbelief,” and 

“deviation” function not merely as rhetorical devices but as nodes that bind the semantic 

architecture of takfīrī ideology. Historically, othering was primarily directed outward toward non-

Muslim adversaries; after the Islamic Revolution, however, discursive shifts reoriented the axis 

inward, positioning Shiʿism as the primary internal “Other” and producing discursive formations 

such as “Shiʿa-phobia” and “Iran-phobia.” 



135   Social Theories of Muslim Thinkers, Volume 15. Issue 4, December 2025  

Genealogically, the anti-Shiʿa takfīrī hegemon can be traced through four phases: 

Epistemic groundwork associated with Ibn Taymiyyah and Ahmad ibn Hanbal, prioritizing 

uncompromising scriptural literalism over rationalism; 

Institutional consolidation through Wahhabism under Saudi patronage, embedding this discourse 

within organized jurisprudential and propagandistic structures; 

Identity redefinition in response to twentieth-century geopolitical events—most notably the 

Islamic Revolution—recasting Shiʿism as a threatening internal “Other”; and 

Globalization of takfīrī messaging via ISIS and transnational media networks, extending the 

discourse beyond regional confines. 

By contrast, Shaltout’s unificationist paradigm—grounded in taqrīb and rational ijtihād—

articulates an open, pluralist, and constructive vision of Islamic unity. Sectarian difference is 

reframed as a source of jurisprudential enrichment and civilizational integration. Through 

initiatives such as institutional support for Dār al-Taqrīb, development of comparative 

jurisprudence, and unity-oriented fatwas, Shaltout offers a principled and operational alternative to 

the takfīrī logic of exclusion and violence. This approach combines hermeneutic re-reading of 

sources with purposive ijtihād attentive to maṣlaḥa and maqāṣid al-sharīʿa, thereby equipping it 

to counter sectarianism more effectively. 

4. Discussion and Conclusion 

The takfīrī–Salafist trajectory and Shaltout’s unificationist framework represent opposing 

orientations in contemporary Islamic political thought. The former reinforces epistemic closure and 

doctrinal rigidity, legitimizing both symbolic and physical exclusion and treating intra-Muslim 

diversity as a target of delegitimation. The latter foregrounds shared monotheistic commitments, 

social justice, and dialogical engagement as unifying forces capable of reconstituting the ummah 

on cooperative and pluralist terms. 

Through Spragens’ lens, the contemporary takfīrī phenomenon constitutes a multilayered crisis of 

meaning and identity. Addressing it requires a deliberate shift from exclusionary signifiers toward 

inclusive and interactive paradigms. Shaltout’s legacy provides key resources for such a shift: 

establishing rational ijtihād as a hegemonic signifier over literalist orthodoxy, expanding taqrīb 

into a civilizational strategy, and concretizing its values through institutions, curricula, and 

normative jurisprudential outputs. 

5. Proposed Strategies for Overcoming the Crisis (Based on Shaltout’s Framework) 

1. Redefine the central signifier of the Islamic ummah. Replace “takfīr” with “taqrīb” 

through coherent educational programs, public discourse, and media initiatives that 

regenerate unity-oriented narratives locally and transnationally. 

2. Strengthen rational ijtihād and counter literalism. Expand comparative jurisprudence, 

cultivate dialogical jurists, and institutionalize inter-sectarian scholarly training to revive 

dynamic reasoning within religious governance structures. 

3. Institutionalize structured dialogue and interaction. Establish regional and national 

taqrīb centers as platforms for joint scholarly, religious, and social projects, thereby 

normalizing tolerance and discursive openness. 

4. Reframe the self/other boundary. Ground identity in shared monotheistic and 

civilizational heritage so jurisprudential differences are contextualized constructively rather 

than weaponized for sectarian rupture. 



Islamic Identity under Excommunication (Takfir) … / Zakariya Mahmoudiraja & Mohsen Ale-sayedghafur 136 

5. Disrupt the enabling infrastructures of violence. Employ international legal 

mechanisms, cross-border cooperation, and transparency in financial and media flows to 

weaken the operational capacities of takfīrī and extremist networks. 

 

Author Contributions: All authors contributed equally to the conceptualization of the article and 

writing of the original and subsequent drafts. 

Funding: This research received no external funding. 

Ethical Considerations: The authors avoided data fabrication, falsification, and plagiarism, and 

any form of misconduct. 

Data Availability Statement: Not applicable. 

Informed Consent Statement: Not applicable. 

Conflicts of Interest: The authors declare no conflict of interest. 

References 
Abazari, Ali. (2008). Taqrib in the conduct and perspective of scholars. Educational Jurisprudence Studies, 

6, 101–122. [In Persian] 

Abdollahi Ziaoddini, Mehdi. (2021). Genealogy of Salafi terrorism. Political and International Approaches, 

12(3), 175–203. 

Abedini, Naser, Delafkar, Ali, & Tohidloo, Abbas. (2020). A comparative study of the contemporaneity of 

Qur’anic interpretation according to Mohammad Jawad Mughniyah and Mahmoud Shaltut. Qur’anic 

Studies, 93, 73–94. [In Persian] 

Abolhasani, Reza. (2005). Sheikh Mahmoud Shaltut: A sign of courage. Andisheh-ye Taqrib, 115, 115–137. 

[In Persian] 

Abu Zahra, Mohammad. (2007). Salafis (Translated by Ahmad Imani). In Fiqh of Ahl al-Sunnah (pp. 591–

622). Nashr-e Adyan. [In Persian] 

Adami, Ahmad, & Moradi, Ali. (2015). The nature of extremism in political Islam: Identity roots and 

normative action. Islamic World Political Studies Research, 5(3), 29–59. [In Persian] 

Akvani, Hossein, Nikfar, Javad, Mojahedzadeh, Mohammad, & Karami, Majid. (2022). The ideological 

foundations of the Taliban based on Thomas Spragens’ interpretive approach: From collapse to regaining 

power. Political Sociology of the Muslim World, 21, 257–282. [In Persian] 

Ali-Bakhshi, Alireza. (2015). Political typology of Salafi, Jihadi, and Takfiri groups. Alhoda International 

Publishing. [In Persian] 

Alipour Gorji, Mahmoud, & Shabani-Kia, Shadi. (2018). Salafism from meaning to misinterpretations of its 

foundations. Journal of Crisis Studies of the Islamic World, 5(10), 152–179. 

Alizadeh Mousavi, Mohammad. (2012). Salafism and Wahhabism: A genealogy. Islamic Propagation Office 

(Hawzah). [In Persian] 

Al-Zarqawi, Ahmad Fadil Nazzal. (2006). Kalimāt muḍīʾah: Al-kitāb al-jāmiʿ li-khuṭab wa kalimāt Abī 

Muṣʿab al-Zarqāwī. Al-Buraq Islamic Network. [In Arabic] 

Al-Zawahiri, Ayman Mohammad Rabie. (2002). Al-walāʾ wa al-barāʾ: ʿAqīdah manqūlah wa wāqiʿ mafqūd. 

Bina. [In Arabic] 

Bakhshi Sheikh Ahmad, Mohammad, Bahari, Behzad, & Vahabpour, Peyman. (2014). An analysis of the 

ideology of the Takfiri–Wahhabi group “Islamic State of Iraq and al-Sham.” Quarterly Journal of Political 

Science, 16(6). [In Persian] 

Barzegar, Ebrahim, Khorramshad, Mohammad Bagher, Rahbar, Ali, & Alishahi, Ali. (2020). The 

dysfunctions of Wahhabism and the widening gap between Mohammed bin Salman and Saudi Wahhabis. 

International Relations Research, 39, 177–204. [In Persian] 

Barzegar, Ebrahim. (2004). The Palestinian issue in contemporary Islamic political thought and the Spragens 

exploratory method. Public Law Research Quarterly, 6(12), 45–75. 

Barzegar, Ebrahim. (2006). The Palestine issue in contemporary Islamic political thought and Thomas 

Spragens’ interpretive method. Public Law Research, 6(12), 45–75. [In Persian] 



137   Social Theories of Muslim Thinkers, Volume 15. Issue 4, December 2025  

Bi-Azar Shirazi, Kazem. (2000). Sheikh Mahmoud Shaltut as a pioneer of Taqrib. World Forum for Proximity 

of Islamic Schools of Thought. [In Persian] 

Daneshyar, Ahmad. (2014). Challenges of Takfiri movements and strategies to confront them from the 

perspective of the Supreme Leader. Habl al-Matin, 3(9), 75. [In Persian] 

Delafkar, Ali, Neistani, Naser, & Abedini, Naser. (2021). A comparative study of the comprehensiveness of 

the Qur’an in the views of Mohammad Jawad Mughniyah and Mahmoud Shaltut. Islamic Sects Studies 

Quarterly, 15, 230–257. [In Persian] 

Derkhesh, Jalal, & Kazemi, Seyyed Mohammad-Sadegh. (2016). Power analysis in the political thought of 

Ayatollah Mirza Shirazi. Political Knowledge Quarterly, 12(2), 5–29. 

Ebrahimnejad, Mohammad. (2014). Daesh: The Islamic State of Iraq and al-Sham. Dar al-Eʿlam li-Madrasat 

Ahl al-Bayt. [In Persian] 

Edalat-Nejad, Seyyed, & Nezam-al-Din, Seyyed Hossein. (2011). Takfiri Salafis or Jihadists: Origins and 

ideas. History and Islamic Civilization, 13. [In Persian] 

Eimandar, Hamid, & Mozafari, Hossein. (2019). Internal challenges of Salafism in refining theological and 

doctrinal foundations with emphasis on takfīr and its dimensions. Mirror of Knowledge Quarterly, 58, 59–

84. 

Esmati, Seyyed Hossein. (2002). An introduction to the exegetical personality of Sheikh Mahmoud Shaltut. 

Golestan-e Quran, 139, 29–31. [In Persian] 

Fairclough, Norman. (2000). Critical discourse analysis (Translated by Nasser Fairclough). Markaz-e Nashr-

e Rasaneha. [In Persian] 

Faqihi, Ahmad Ali. (1998). The Wahhabis. Esmaeiliyan Institute. [In Persian] 

Faraji, Mohammad, & Ghasemi, Behzad. (2024). The nature and process of constitutionalism in Iran based 

on Thomas Spragens’ theory. Journal of Iranian History, 35, 75–103. [In Persian] 

Foroughinia, Hossein, Hosseini-Far, Seyyed Mohammad, & Mohammadpour, Farhad. (2021). Political and 

social backgrounds and their impact on political advisory writing in Islamic-era Iran. Supreme Politics, 

34, 121–136. [In Persian] 

Golshani, Ali. (2008). Philosophical and historical understanding of political thought based on Skinner, 

Oakeshott, and Spragens. Philosophical Journal, 14(68), 93–108. [In Persian] 

Haghighat, Seyyed Sadegh, & Hejazi, Seyyed Hamed. (2010). Critical review: A critical look at the 

application of Spragens’ crisis theory in political studies. Political Science Quarterly (Baqer al-Olum 

University), 9(49), 187–195. 

Haghighat, Seyyed. (2014). Methodology of political science. Mofid University Press. [In Persian] 

Haji-Yousefi, Amir-Mohammad. (2009). The Shi‘a Crescent: Opportunities and threats for the Islamic 

Republic of Iran, the Arabs, and the United States. Political Knowledge Quarterly, 5(1), 152–192. 

Hashemi, Seyyed Mohammad-Ali. (2019). Religion and state in Saudi Arabia: The identity and structural 

linkage of Wahhabism and the ruling family. Qom: Al-Mustafa International Translation and Publishing 

Center. 

Heydari, Alireza, & Nakhaei, Naser. (2018). Analysis of the ideology of Daesh based on Thomas Spragens’ 

theory. Politics Quarterly, 4, 907–926. [In Persian] 

Hosseinizadeh, Seyyed Mohammad Ali. (2007). Political Islam in Iran. Mofid University Press. [In Persian] 

Ibn Taymiyyah, Taqi al-Din Ahmad ibn Abd al-Halim. (1971). Darʿ taʿāruḍ al-ʿaql wa al-naql (Edited by 

Mohammad Rashad Salem). Dar al-Kutub. [In Arabic] 

Jalaeipour, Hamid Reza. (2020). Political sociology of Iran: Forty years of nation–state interaction (1979–

2018). University of Tehran Press. [In Persian] 

Jamshidi, Mohammad Hossein. (2011). Sheikh Shaltut. In Political thought of Muslim thinkers (Vol. 13). 

Institute for Cultural and Social Studies. [In Persian] 

Karami, Mohammad. (1982). Al-Tafsīr li-Kitāb Allāh al-Munīr. Qom: Nashr-e Elmiyeh. 

Kasraei, Mohammad-Salar, & Davari-Moqaddam, Saeedeh. (2015). The rise of ISIS in the Middle East: A 

sociological analysis. Foreign Relations Quarterly, 7(1), 191–216. 

Kepel, Gilles. (2003). The prophet and the pharaoh (Hamid Ahmadi, Trans.). Tehran: Kayhan. 



Islamic Identity under Excommunication (Takfir) … / Zakariya Mahmoudiraja & Mohsen Ale-sayedghafur 138 

Laclau, Ernesto, & Mouffe, Chantal. (1985). Hegemony and socialist strategy: Towards a radical democratic 

politics. Verso. 

Laclau, Ernesto, & Mouffe, Chantal. (2021). Hegemony and socialist strategy (Translated by Mohammad 

Rezaei). Nashr-e Salis. [In Persian] 

Najafi-Firoozjaei, Abbas. (2003). Intellectual foundations of al-Qaeda and Wahhabism. Strategic Studies 

Quarterly (Rahbord), 27, 232–256. 

Najaf-Zadeh, Reza. (2013). Transformations of radical political Islam. In Mohammad-Reza Hatami & 

Morteza Bahrani (Eds.), Encyclopedia of Islamic movements. Tehran: Research Institute for Cultural and 

Social Studies. 

Nazari, Farzad, Golshani, Alireza, & Shiroodi, Morteza. (2018). A comparative study of the political 

foundations of the Taliban and ISIS based on discourse analysis theory. Journal of Political and 

International Studies, 10(40), 227–250. 

Pishvaei, Seyyed Mohammad-Hadi. (2019). Neo-Salafi approach and the destruction of the civilizational 

capacity of Sunni political jurisprudence. Journal of Fundamental Studies of Islamic New Civilization, 

2(2), 151–178. 

Rostami, Abbas-Ali. (2018). The prohibition of takfīr of Ahl al-Qiblah from the perspective of Shi‘a and 

Sunni theologians and jurists. Journal of Theological-Doctrinal Research, 7(30), 71–92. 

Sadati-Nejad, Seyyed Ali, & Sadati-Nejad, Seyyed Mohammad. (2022). The role of religious and cultural 

coalitions of Islamic scholars in confronting takfiri movements. Seraj-e Monir Journal, 12(45), 45–66. 

Salehi, Ali-Agha, Momeni, Khosrow, Jafari, Mojtaba, & Saberian, Alireza. (2021). Explanation and critique 

of the jurisprudential foundations of takfīr and its consequences. Journal of Islamic Jurisprudence and 

Law Studies, 13(24), 199–220. 

Shaltut, Mahmoud. (n.d.). Al-Islam: Belief and law (2nd ed.). Dar al-Qalam. [In Arabic] 

Shaltut, Sheikh Mahmoud. (2000). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm. Tehran: World Forum for Proximity of Islamic 

Schools of Thought. 

Spragens, Thomas. (2015). Understanding political theory (Translated by Farhang Rajaee). Agah 

Publications. [In Persian]. 

 



 
 دانشکده علوم اجتماعی 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 
 

133-159 (:4 ) 15 ,1404 

 
2538-5240شاپا چاپی:   

2783-3216شاپا الکترونیکی:   

 

139 

  محور بر یمذهب  بیتقر   نینو اندازچشم  و بحران یانتقاد یواکاو ر؛یتکف یتنگنا در یاسلام  تیهو

 شلتوت  خیش یهاشه یاند

   2سن آل سیدغفورمح ، 1محمودی رجا زکریا

 
س  ۀدانشکد  ،یاسیس  علوم  گروه  ،یاسیس   علوم  اریاستاد.  1 علوم  و  رایانامه:   .رانیا.  اهواز  اهواز،  چمران  دیشه  دانشگاه  ،یاس یحقوق  مسئول(.  )نویسندۀ 

z.mahmoudiraja@scu.ac.ir 
 m.aleghafur@scu.ac.ir  :. رایانامه رانیچمران اهواز، اهواز. ا دیدانشگاه شه ،یاسیحقوق و علوم س ۀدانشکد ،یاس یگروه علوم س ،یاس یعلوم س اریاستاد. 2

 

 چکیده اطلاعات مقاله 
 مقالة پژوهشی نوع مقاله: 

 

 

 

 20/05/1404 : افتیدر خ یتار
 08/07/1404: بازنگری خ یتار

 24/07/1404: رشیپذ خ یتار

 01/10/1404: انتشار خ یتار

 

 

 

 ها:  کلیدواژه 
تقر   لیتحل  گنز،یاسپر    ب یگفتمان، 

تکف   خ یش  ،ییگرایسلف  ر،یمذاهب، 
 . شلتوت.

 دهدیو نشان م  پردازدیدر عصر معاصر م  یاسلام  تیبحران هو   لی به تحل  یانتقاد  کردیپژوهش حاضر با رو
 ،یهمبستگ  یادهای بن   فی سکه، به تضع  کی  یمانند دو رو   سم،یدر کنار رشد سکولار   ری گسترش گفتمان تکف

  ی گفتمان  یسازوکارها  یواکاو   ق،ی تحق  یاصل  ۀمنجر شده است. مسئل   یدر جوامع اسلام  ین ید  تیو هو   تی مشروع
بحران تحل  ی ر ی تکف  ی هاان یجر   ن یآفر و  اندوحدت  ی هاتی ظرف  لی و  در   خی ش  ی هاشهی محور  شلتوت  محمود 

توماس    یاو مدل چهارمرحله   یگفتمان انتقاد لی پژوهش به روش تحل  اساس، ن یبحران است. برا   ن یمقابله با ا
بررس  گنزیاسپر  بحران موجو   یر ی گروند شکل   یبه  تداوم  اپردازدیم  دو  به  که نخست، بحران هو   ن ی.    ت یمعنا 
  تی مشروع  یو سست   یهمبستگ  یرخ داده و به فروپاش  یمذهب   ییو انحصارگرا  یر ی گفتمان تکف  ۀغلب   ۀجی درنت 

گرفتن  و فاصله سازت یر ی و غ انهیگراحذف ،یجزم یکردها یرو ۀعلل، سلط  نیی است. سپس در تب  دهی انجام ین ید
شلتوت بر    خی ش  یشده است. در گام سوم، راهبرد اصلاح  یابیشهیمذاهب، ر   انی و تعامل م  تی از سنت عقلان

عنوان مذهب به  عهی فقه ش  رشیبا پذ  ژهیوبه  ،ی تنوع فقه  شناختنتی رسمبه  ،یعقلان  یمذاهب، گفتگو   بیتقر 
  ی د ی وحاو براساس مکتب ت ۀشیدر اند ی آرمان ۀجامع ت،یبنا شده که درنها  ین یبر مشترکات اصول د هی پنجم و تک

عبور از   یآن است که برا انگری پژوهش ب نی ا یهاافته ی. ردی گیشکل م یمان یو وحدت در بستر اشتراک اصول ا
 رش یوحدت و پذ ت،ی عقلان یای و اح یاسلام تیدر گفتمان هو  یشیبازاند سم،یو سکولار  ری تکف یۀبحران چندلا 

  ی جد   یشلتوت، ضرورت  خی ش  ۀشیمانند اند  یاگرانه اصلاح   ی و انتقاد  یفکر   ۀمنظوم  یۀکثرت مذاهب، بر پا   یرسم
 .رودیشمار مجهان اسلام معاصر به  ی برا

 

بر محور   یمذهب  بیتقر   نی انداز نوبحران و چشم   یانتقاد  یواکاو   ر؛یتکف  یدر تنگنا  یاسلام  تی هو  (.1404)  آل سیدغفور، محسن؛  زکریا،  ودی رجاممح :  استناد
   https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813 .331  - 591(: 4) 51 های اجتماعی متفکران مسلمان،نظریه  .شلتوت خیش یهاشهیاند
 

 © نویسندگان..                                                          ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران
DOI:  https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813 

mailto:z.mahmoudiraja@scu.ac.ir
mailto:m.aleghafur@scu.ac.ir
mailto:z.mahmoudiraja@scu.ac.ir
mailto:m.aleghafur@scu.ac.ir
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.399291.1813
https://orcid.org/0000-0003-4350-1916
https://orcid.org/0000-0002-8468-8775


 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 140  

  مقدمه و بیان مسئله. 1

و    شمندانیرهبران، اند   دی مورد توجه و تأک   یتمدن اسلام   شرفت یو پ  یدار ی اقتدار، پا  نی ادیاز ارکان بن  یک یعنوان  همواره به  یوحدت اسلام 
 یو ارتقا  یتوسعۀ فرهنگ   ،ی اسیثبات س  یبرا  ید یکل  یبلکه ابزار   ،یو معنو   یارزش اعتقاد  کی تنها  وحدت نه  نیبوده است. ا  ینیعالمان د

ها، کاهش اختلافات  با هدف رفع سوءتفاهم  گرابیتقر   یهاانیمعاصر، جر  خی . در طول تار دی آیشمار مدر جوامع مسلمان به  یماعاجت ۀ  یسرما
  نیکنند. در ا  ت یتقو  ی فرق اسلام  انیو انسجام را م   ییهمگرا یاند بسترهاو گفتگو تلاش کرده  تیعقلان ی هاتی از ظرف  ی ر یگ و بهره  یمذهب 

  وندیو پ  یفقه جعفر   ژهیوبه  ،یبه مذاهب اسلام   یبخش تی در رسم  نی نو  یکردیمحمود شلتوت با اتخاذ رو  خیمانند ش   ییها تی شخص  ان،یم
  یو فرهنگ  یاجتماع  ،ی اسی، تحولات س ن یاند. با وجود احرکت داشته  نیا  خی در تار   یابرجسته  گاهیجا   ب،ی با گفتمان تقر   یاصلاحات آموزش

از    ی که برخ  یافراط   یهاانیها و جر همراه بوده است. گسترش گفتمان  یادهی چی پ  ی هاها و چالشبا بحران  ریاخ   یهاجهان اسلام در دهه
تنها موجب  نه  ،ی جهاد  یگر یاز سلف  یی هاداعش، بوکوحرام و شاخه  مانند  ییهادارند، از نمونه  انهیو انحصارگرا  یر یتکف  یکردهایها روآن

درون   قیعم  یهاگسست روابط  بن  یلام اسدر  بلکه  و هم  یهاانیشده،  تضع  یستیز وحدت  ا  فیرا  است.  به   هاانیجر   نیکرده  اتکا  بدون 
 اند. داده جیرا ترو انهیگرا و حذف ز یآمخشونت یکردهایرو ، ی ن یاز متون د رانهیگ محدود و سخت  یهابا قرائت ی،اجتهاد تیعقلان

ناپذیر سبب  عوامل متنوع است. از منظر معرفتی، جمود بر متون و تفاسیر انعطاف  ۀیچندلا کنش پیچیده و  تکفیر، محصول برهم  دۀی پد
زیستی  های موفق همانگار و انحصارطلب شده است. از منظر تاریخی و اجتماعی، نبود یا محدودیت تجربههای مطلقگیری دیدگاهشکل

ها  اعتمادی و طرد متقابل شده است. از منظر سیاسی، ناکارآمدی نهادهای حکمرانی و حضور سیاستمیان مذاهب و اقوام، بستر بازتولید بی
قدرت مداخلات  فرامنطقهو  گسستهای  این  تقویت  به  است.  ای  زده  دامن  اها  بر  رسانه  یفرهنگ  یها شکاف  ن،یافزون  گسترش    ، یاو 

برآیند این  .  ه استکردسازنده را محدود    یگفتگو   یر یگعملًا امکان شکل  ،یمذهب انیم  یارتباط   یهارساختیز   نبودو    جانبهکی  ی هاتیروا
تنها امنیت و ثبات سیاسی کشورهای اسلامی،  و نه  افتهی  سازی و بحران هویت گسترش شرایط، بروز فضایی است که در آن خشونت، قطبی

. در چنین بستری، واکاوی علمی و جامع  رو شده استهای جدی روبهبا چالش  اسلام  جهان  آیندۀ تمدنی  و  هویتی-بلکه سرمایۀ فرهنگی 
های نظری و عملی برای مواجهه با آن ضرورتی راهبردی است. شیخ محمود شلتوت،  ها و کارکردهای این گفتمان و شناسایی ظرفیتریشه

بخشی فقهی به مذاهب متنوع، تأکید بر عقلانیت اجتهادی  هایی مانند رسمیتتقریب، با اتخاذ سیاست  شۀیاندعنوان یکی از پیشگامان  به
فردی برای بازتعریف گفتمان وحدت اسلامی  های منحصربهگرایانه، ظرفیتصلاحات آموزشی با رویکرد تقریبو پیوند ا جای جمود فکریبه

تواند به الگویی عملی و  ها تا چه حد و با چه سازوکارهایی میمند روشن نشده که این ظرفیتطور نظام، هنوز بهحال نیباافراهم آورده است.  
 مؤثر برای مقابله با گفتمان تکفیر و احیای انسجام اسلامی تبدیل شود. 

های نظری  گیری هدفمند و خلاقانه از ظرفیتتوان با بهرهکند: چگونه میضرورت طرح پرسش اصلی تحقیق را برجسته می مسئلهاین 
حال تقویت انسجام و  مؤثر با گفتمان تکفیر و درعین  مقابلۀتقریبی شیخ محمود شلتوت، مدلی عملیاتی و راهبردی برای    شۀیاند و راهبردی  

های فرعی نیز لازم است مدنظر قرار گیرد؛ از جمله شناخت  ای از پرسشهمگرایی اسلامی تدوین و اجرا کرد؟ در این چارچوب، مجموعه
های  گیری و استمرار گفتمان تکفیر، تحلیل سازوکارهای بازتولید و تثبیت آن در میان جریاندقیق بسترهای معرفتی، اجتماعی و سیاسی شکل

واکاوی مزیتافراط و  گرا،  و   شۀیاندفرد  های منحصربهظرفیتها  امکان  ارزیابی  اسلامی،  تقریب  با سایر رهبران  مقایسه  در  شلتوت  شیخ 
عنوان ابزارهای کلیدی در مقابله با گفتمان افراطی، و طراحی راهکارهای نظری  گیری از عقلانیت اجتهادی، مدارا و گفتگو بهچگونگی بهره

وجوی علمی پژوهش حاضر را شکل داده و طورکلی مسیر جستها بهو عملی برای تحکیم وحدت و انسجام در جهان اسلام. این پرسش
 کند. های گفتمانی جهان اسلام ترسیم میهای بومی و کاربردی در برابر بحرانحلافق روشنی برای تولید راه

 
 



 

 

141
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

 . پیشینۀ پژوهش 2

گری و تکفیر در جهان  شناسی سلفیی است: نخست، آثار مرتبط با تبارشناسی و جریانر یگیپقابلپیشینۀ پژوهش حاضر در دو محور اصلی  
پردازند. در  گرایانه در اندیشۀ شیخ محمود شلتوت میهای معدودی که به مبانی نظری و راهبردهای تقریبی و وحدتاسلام و دوم، پژوهش

اند. آثاری مانند  گرایی پرداختهها و بسترهای معرفتی، تاریخی و اجتماعی پدیدۀ تکفیر و افراطحوزۀ اول، مطالعات متعددی به واکاوی ریشه
عبدالوهاب در تکوین و    محمد بنو    هیم یت ابنهای  ( بر نقش اندیشه1397کیا ) شعبانی  و  پوریعل( و  1400ی ) نی اءالدیض  یعبداله پژوهش  

ها پرداخته و مبانی کلامی و تفسیری این جریان  نقد  به(  1398ی ) هاشم ( و  1393ی و تکفیری تأکید کردند. روحی ) بازتولید جریانات سلف
گری و مواضع علمایی مانند قرضاوی را بررسی کردند. همچنین  ( نیز تحول گفتمان نوسلفی1398ی )ظفر   و  دارمانیا( و  1398یی )شوایپ

( به مقایسۀ تطبیقی اندیشۀ طالبان و داعش  1397مستدل مبانی فقهی تکفیر و رستمی و همکاران )  نقد   به(  1400)   همکاران  و  یصالح
( نقش علمای اسلامی و جایگاه تکفیر اهل قبله را در واکنش به موج  1397ی ) رستم( و  1401ها )ینژادیسادات پرداختند. از سوی دیگر، آثار  

 گری واکاوی کردند.  افراطی
اند.  گرایانه در اندیشۀ شلتوت اختصاص دارند، محدود اما حائز اهمیتهای تقریبی و وحدتدر محور دوم، منابعی که به بررسی ظرفیت

بودن قرآن پرداختند.  ( به تطبیق آرای شلتوت و مغنیه در باب جامعیت و عصری1398( و عابدینی و همکاران )1400افکار و همکاران ) دل
( راهکارهای وحدت و تقریب در آرای شلتوت و تأثیر آن را در همکاری مذهبی بررسی  1387آبادی ) ( و شمس1396شیرینی و کهندانی )

( به تفسیر شخصیت و رویکرد او در سنت و 1387تبیین کرد و کریمی )   ( ابتکارات علمی شلتوت را در پروژۀ تقریب1387کردند. اباذری )
( سازوکارهای تقریب مذاهب و تأکید بر اجتهاد نزد شلتوت را بررسی  1402وای نخجیری و همکاران ) ( و تق1391نژاد ) تجدد پرداخت. رستم

  وجود باگرایی تحلیل کرد. نگری و رویکرد فرامذهبی شلتوت را در مقابله با افراطشناسانه، ابعاد جهان( با نگاه آسیب1381کردند و عصمتی ) 
آشکاری در مطالعات روشمند و ترکیبی دربارۀ نقش معرفتی، فقهی    خلأشناسی تکفیر و نقد جریان سلفی،  های جریانغنای نسبی در پژوهش

گیری تلفیقی از رویکرد  شود. پژوهش حاضر با بهرهبخش و عقلانی احساس میگرایی و ارائۀ بدیلی وحدتو گفتمانی شلتوت در نقد افراط
د بر نوآوری در تفسیر اندیشۀ شلتوت، مدلی جدید برای تحلیل بحران تکفیر و ارائۀ  گفتمان )لاکلا و موف(، نظریۀ بحران )اسپریگنز( و تأکی 

رو  صورت تلفیقی و انتقادی در ادبیات موجود طرح نشده و ازایندهد؛ رویکردی که تاکنون بهمحور در امت اسلامی ارائه میراهبردهای وحدت
 ای در مطالعات راهبردی انسجام اسلامی بگشاید. های تازهتواند افقمی

 )تلفیق تحلیل گفتمان انتقادی و نظریۀ بحران اسپریگنز( . روش تجزیه و تحلیل و مدل مفهومی3
های هویتی، مورد اقبال  فرهنگی و تحلیل بحران-هایی است که طی چند دهۀ اخیر برای فهم تحولات سیاسی یکی از روش   1تحلیل گفتمان 

همگی از بطن ساختارهای    اندیشمندان قرار گرفته است. مبنای این رویکرد آن است که معنا، هویت، مناسبات قدرت و نظم اجتماعی،
ها، شناخت مسائل اجتماعی و سیاسی عملًا ناممکن است  آیند و بدون فهم منطق درونی گفتمانگفتمانی و فرایندهای معنابخشی بیرون می

 (. 511: 1390؛ حقیقت،  10:  1380دانل،  ؛ مک1403)کاظمی و همکاران، 
گفتمان از  سرشار  که  تاریخ  است  داده  براساس هایی  شکل  را  هویتی  مرزهای  و  اجتماعی  نظم  ،  گرید  انیب   بهاند.  منطق خاص خود، 

 Laclau؛  136:  1390دهد )منوچهری،  رخ می  2سازی«سازی و تعریف »ما«، همواره در نسبت با »غیر« و بر بستر فرایندهای »دیگریهویت

84-& Mouffe, 1985: 82 ای منفک  کنند که هیچ پدیدهپردازان برجستۀ گفتمان تصریح می، نظریه4و شانتال موفه   3(. ارنستو لاکلا

 
1. Discourse 
2. othering 
3. Ernesto Laclau 
4. Chantal Mouffe 



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 142  

و معنا در بستر کشمکش دائمی دال  فهمقابلاز گفتمان و قدرت   شود )کاظمی و همکاران،  ای برساخته میهای مرکزی و حاشیهنیست 
ای سیال از مفاهیم متقاطع و  ، جهان واقعیت از منظر ایشان نه چیزی ثابت، بلکه شبکهدرواقع(.  218:  1390؛ مارش و استوکر،  1393

 ,Laclau & Mouffe؛  105:  1390گیرد )منوچهری،  بندی عناصر معنایی شکل میها و مفصلبرساخته است که از رهگذر نزاع گفتمان

دهند و دهی مرکز معنایی )دال مرکزی(، نیروهای اجتماعی را پیرامون خویش سامان میو شکل  هابندی نشانهها با مفصلگفتمان  .(1985
اصلی    شاکلۀ  (.66:  1400؛ لاکلا و موفه،  184:  1386زاده،  کند )حسینیک را فراهم میآمیز، فرصت غلبۀ گفتمان هژمونیمواجهۀ بحران

 نشان داده شده است.  1ها که برای تحلیل مسئلۀ مورد نظر پژوهش کارایی دارد، در شکل  مورد نظر در اندیشۀ آن

 ( منبع: نگارندگان)گفتمان . عناصر تحلیل 1شکل 

های  نظیر بحران تکفیر در جهان اسلام امکان خلق هویت و معنادادن تازه را به روی گفتماناساس، هر بحران عمیق در یک جامعه  براین
هایی خاص )مانند گفتمان  های تاریخی، گفتماناما پرسش اساسی این است که چرا در این بزنگاه  کند،جدید و نیروهای اجتماعی باز می

آورند.  کنند و با چه فرایندهایی عناصر پراکندۀ معنایی را گرد خود جمع میشدن پیدا میگرایانه( شانس بیشتری برای هژمونتکفیری یا وحدت
مثابۀ پیوند فلسفۀ بحران و کارکردهای عملی حل  برد که بهواسطه به سراغ رهیافت دوم یعنی نظریۀ بحران اسپریگنز میاین پرسش، ما را بی

باشد )مکمسئله می تحلیل گفتمان  در نظریۀ بحران اسپریگنز، همۀ  7:  1395  ، یکاظم   و  درخشه؛  1390ی،  سویین تواند حلقۀ مکمل   .)
ها و  بندی ایدهخیزند و پاسخ به بحران، موتور محرک صورتهای سیاسی و اجتماعی در بستری از بحران، چالش یا اختلال برمیاندیشه

  اعتقاد است که  نیبر ا یاسیس یها هیفهم نظر در کتاب  (. او261: 1401؛ اکوانی و همکاران، 93- 89: 1399پور، ها است )جلاییگفتمان
 آمده است.  2در شکل   کرد که یبرای فهم نظریۀ سیاسی یک اندیشمند باید چهار مرحله را ط 

ضدیت یا خصومتدال مرکزی

هژمونی و تثبیت

غیریت سازی

برجسته سازی و 
حاشیه رانی

مفصل بندی

حوزۀ گفتمانگی

ی و قابلیت دسترس
اعتبار



 

 

143
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

 
 (49: 1383برزگر،  ؛92و  84-65: 1394منبع: نگارندگان با اقتباس از اسپریگنز، )  .  مراحل فهم اندیشه سیاسی2شکل 

  یذهن  یعلل بحران، بازساز  ص یبحران، تشخ  ییمرتبط چهارگانه شامل مشاهده و شناساهمبه یهارهیزنج گنز،یتوماس اسپر شۀ یدر اند
  لگرانیو تحل  شمندانیاز اند  یار ی باور است که بس  نی بر ا  گنزیکند. اسپر می  جادیا  یاس یس   یهاهینظر   نییدرک و تب  یبرا  یو ارائۀ درمان، چارچوب 

به تأمل دربارۀ ا  نی و هم   اندستهیز   ی و اجتماع  ی اسیس  ، یدار اقتصادمشکل  یها و ساختارهامملو از چالش  یی هاطیدر مح آنان را    نیامر 
و    یل ی؛ جل105:  1387  ،ی؛ گلشن 61:  1384  ک،ی ؛ تاج279:  1401و همکاران،    ملهیمی واداشته است )کر   انهیگرامشکلات و واکنش واقع

 (. 138: 1400 خا،یک
بستر،   این  نظر بحراندر  آغاز  نقطۀ  انتقاد  اندیاس یس  یهاهیها  و  خلاق  ذهن  باهدف    یر یتصو  پرداز، هینظر   یو  را  مطلوب  جامعۀ  از 

  نینخست در ا  گام  (.48:  1383؛ برزگر،  179:  1399کند )برزگر و همکاران،  می  میعلل بحران ترس  یابیشهیو ر   هایدادن نابسامان پوشش
  گنز،ی)اسپر   زدیانگ یها را برمو گفتمان  ها شهیاندۀ  یاول   یهادر جامعه است که جرقه  هایمشکلات و نابسامان   ییمشاهده و شناسا  ره،یزنج

و    یکند عوامل پنهان می  یو سع  گرددیها ممشکلات و کشف علل بحران  یاب یشهیگرا در مرحلۀ دوم، به دنبال ر واقع  شمندی(. اند45:  1394
 (. 180:  1399؛ برزگر و همکاران،  3:  1389 ،ی و حجاز  قتیکند )حق  ییها را شناساآن یساختار 

  تی شود: چرا وضعها منجر میپرسش  نیعلل و پاسخ به ا  ییشناسا  نۀی درزم  ترقیو مطالعۀ عم  یشناخت  یچارچوب  میفرایند به ترس   نیا
  بر هیبا تک پردازهیگام سوم، نظر  در (.279: 1401مله و همکاران، دارد؟ )کریمی ییها یژگیمطلوب چه و  تیوضع ک یاست و   یموجود بحران

و با  امطلوب حرکت کند.    تیوضع  یسو موجود به  تیکند از وضعکند و تلاش میمی  نیرا تدو  یجامعۀ آرمان  یذهن   تیخود، روا  یهاافتهی
  گنز، یکند )اسپر می  یطراحموجود  تیمتفاوت با وضع یادهد و شالودهرا ارائه می یاز سامان اجتماع ید یجد  نشی ب ،یی گراعلم و واقع قیتلف

  پردازهینظر   . شودجامعه از بحران ارائه می  یابیباز   ای فرایند درمان    ،یان ی(. در گام پا279:  1401مله و همکاران،  ؛ کریمی174و    149:  1394
پ  نیا با  را  راهکارها  شنهادیمرحله  و  وضع  یراهبردها  از  سوق  یبحران  تیخروج  بهو  جامعه  مطچشم  یسو دادن  کند  می  یینها   لوبانداز 

مسئله و هدف    ل یتحل   و  هیتجز تحلیل گفتمان و نظریۀ بحران اسپریگنز، مدل مفهومی برای    با کاربست دو مدل  (. 235:  1394  گنز،ی)اسپر 
 است.   شده دادهنشان  3پژوهش در شکل  

نظمیبیۀمشاهد تحلیل و جستجو درخصوص علل بحران

ترسیم جامعۀ آرمانی درمانۀارائ



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 144  

 ( منبع: نگارندگان)پژوهش . مدل مفهومی 3شکل 

پردازی روشمند  ای اسپریگنز« در صورت استدلالترکیب رویکرد »تحلیل گفتمان انتقادی لاکلا و موف« با »مدل بحران چهارمرحله
شناختی یکپارچه برای واکاوی بحران هویت دینی و نزاع معنایی در جهان اسلام فراهم آورد. تحلیل گفتمان  روش -تواند چارچوبی مفهومی می

ها، سازوکارهای هژمونیک و فرایندهای مرزبندی »خود«  زبانی هویت- دهد تا منطق برساخت اجتماعی لاکلا و موف به پژوهشگر امکان می
تنهایی غالباً از  ، این تحلیل بهحالنیبااهای دال مورد مداقه قرار دهد.  های مرکزی و زنجیرههای شناور، دالو »دیگری« را از خلال دال

فرایندی برای فهم گذار از وضعیت تعادل به نقطۀ بحران و  - ماند و منطق زمانیی و مراحل تکوینی بحران بازمیعل تبیین آشکار سازوکارهای  
 سپس به وضعیت بازسازی ندارد. 

چهار گام متوالی ـ ادراک و توصیف بحران، تشخیص و تبیین علل، ترسیم    ارائۀای اسپریگنز با  مقابل، مدل بحران چهارمرحله  نقطۀدر  
آورد، اما فاقد بستر تحلیلی کافی برای  بخشی به تحلیل بحران فراهم میفرایندی برای نظم-ی علچارچوبی    راهکار  ارائۀوضعیت آرمانی و  

،  بی ترتنی بدهای هژمونیک در بازتولید یا مدیریت منازعه است.  بندیها و نقش صورتکنش گفتمانواکاوی عمیق منازعات معنایی، برهم
معنایی، ساختاری و هژمونیک بحران را آشکار سازد؛    ۀیلا تواند  آید: تحلیل گفتمان مینیاز به یک پیوند روشمند میان این دو رویکرد پدید می

کند. این پیوند نه یک ترکیب صوری، بلکه تلفیقی  مند میبندی و نظامی و پیشنهادی حل بحران را مرحلهعل چرخۀکه مدل اسپریگنز درحالی
یابی علل« در مدل اسپریگنز را غنا  »تشخیص بحران« و »ریشه  مرحلۀهای  دیهای تحلیل گفتمان، ورودیالکتیکی است که در آن، یافته

گذاری راهبردی هدایت  سوی ارزیابی عملیاتی و سیاستبخشد و برعکس، مراحل اسپریگنز مسیر تحلیلی را از صرف تفسیر گفتمانی بهمی
 کند. می

بحران«    چرخۀزمان از منظر »منطق گفتمان« و » تواند تقابل دو نظم معنایی را همدر بستر جهان اسلام معاصر، این چارچوب تلفیقی می
از سوی    و سازی حداکثری، انحصارگرایی تفسیری و حذف مدارا تکیه دارد  تکفیری که بر غیریت-توضیح دهد. از یک سو، گفتمان سلفی

شلتوتاجتماعی شیخ-مبانی اندیشه های سیاسی
تقریب مذاهب اسلامی•

برجسته سازی وحدت اسلامی•
نقد تعصب گرایی و تفسیر به رأی•
شناسی اجتهادی و عقلانیمعرفت•

کاراسلام محافظه•

مبانی فکری و اعتقادی سلفی های تکفیری
غیریت سازی و فضای تخاصم شیعه ستیز•
احیای خلافت و دولت اسلامی اهل تسنن•

مشرک، مرتد و بدعت آمیز دانستن همۀ فرقه ها و •
مذاهب اسلامی

خالفانآمیز علیه ممجازدانستن انواع رفتارهای خشونت•
شناسی نقل گراییمعرفت•



 

 

145
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

سازی عقلانیت اجتهادی در پی بازسازی هژمونی وحدت و  گرای شیخ شلتوت که با نقد تعصب و برجستهتقریب-دیگر، گفتمان اصلاحی
سازد و مدل  های هویتی این دو گفتمان را برملا میزیستی است. در این چارچوب، تحلیل گفتمان لاکلا و موف ساختار معنایی و مرزبندیهم

 کند. بندی و پیگیری میگذار از ادراک بحران تا بازسازی انسجام اسلامی را مرحله  چرخۀاسپریگنز،  
هم »ساختار این  می-نشینی  شکل  را  منسجمی  مفهومی  نظم  نهفرایند«،  که  شبکهدهد  نمایش  به  مرزبندیتنها  و  معنایی  های  های 

کند.  مند بازنمایی میهای هویتی را نیز در قالبی روشمند و گامپردازد، بلکه مسیر تکوین، تداوم و امکان حل بحرانها میاجتماعی گفتمان
  بر  یمبتن گیری  گذاری و تصمیماز سوی دیگر، فرایند سیاست  وکند  این تلفیق از یک سو شکاف میان تحلیل معنا و ساختار بحران را پر می

 سازد. پذیر میفهم گفتمانی را امکان

 های توصیفی یافته .4

 ی تکفیری در جهان اسلام: هژمونی تکفیرگرایی ضدشیعی گریسلف شناسی،. جریان 1ـ4

ناگزیر از بهرهجریان سلفیت تکفیری، پدیده ابعاد معرفتی، ایدئولوژیک و ژئوپلیتیک آن، تحلیل را  گیری از  ای پیچیده و چندلایه است که 
کند؛ دالی که  عنوان دال مرکزی این گفتمان عمل میسازد. در این میان، »هژمونی تکفیرگرایی ضدشیعی« بههای نظری متکثر میچارچوب

معنای خویش را در نسبت با آن    اعم از شناور یا فرعی  هابندی شده است و سایر دالهمۀ عناصر معنایی، روایی و عملیاتی پیرامون آن مفصل
سازی و بازنمایی جهان ذهنی  ی غیریتبرمبنا(. هستۀ مرکزی اندیشۀ تکفیری  140:  1397؛ مرادی،  1399رجا،  کنند )محمودیکسب می

، مفاهیمی مانند »جنگ مقدس«،  اساس نی براکند.  که گویندۀ گفتمان، خود را تنها راه مشروعیت و نجات تبیین می  یابدای سامان میگونهبه
اند که تضاد هویتی را تقویت  پردازی، بلکه عناصر پیونددهنده به دال مرکزیتنها ابزار روایتاصالت« نه- دارالکفر« و »انحراف-»دارالایمان

هلال شیعی(،  ) (. چنین منطق تمایزی، از طریق تقابل با گفتمان اسلام مقاومت  87:  1393نژاد،  ؛ ابراهیم540:  1390کنند )حقیقت،  می
 (. 146:  1393رساند )نبوی و نجات، محور در جغرافیای اسلامی یاری میبه بازتولید افراط و اندیشۀ تندرو خوارج

(، اما تحولات  148،  144معطوف بود )همان:    (سازی در تاریخ گفتمانی سلفیت تکفیری، ابتدا به دشمن بیرونی )استعمار تحول این غیریت
سازی داخلی تغییر داد. به این ترتیب، »شیعه« به دیگری ای، پیروزی انقلاب اسلامی و افزایش توان شیعی، جهت گفتمان را به غیریتمنطقه

هراسی به عناصر شناور مهمی بدل شدند که با پیوند به دال مرکزی، معنای انسدادی  هراسی و ایرانو شیعه  ممتاز در این گفتمان بدل شد
جایی در مرزهای »خود« و »دیگری« با استفاده از حافظۀ تاریخی و بازخوانی راهبردی نصوص  (. این جابه98–95:  1392یافتند )شریعتی،  

پیمان مسیحیان معرفی کردند و تقابل با آنان را  فکری این گفتمان مانند الزرقاوی، شیعه را امت یهود و خائن و هم  دینی تثبیت شد. رهبران
(.  برخی نیز »بیداری شیعیان عراق« را  97،  495– 490:  1427؛ الزرقاوی،  66:  1393نژاد،  حتی بر مبارزه با غرب مقدم دانستند )ابراهیم

( ایمن الظواهری نیز نبرد با شیعه را دشوارتر از ستیز با  185ـ    183:  1387تهدیدی بنیادین برای تسنن منطقه قلمداد کردند)حاجی یوسفی،
شد و اتهاماتی مانند  (. این مواضع با ارجاع گزینشی به متون تاریخی و روایی تئوریزه می66–61:  1423کرد )ظواهری،  آمریکا ارزیابی می

استدلال  تیمیه داشت، به مرکز  که ریشه در آرای عامر شعبی و ابن  ن و شباهت اعتقادات به یهودانکار خلافت، سب صحابه، تحریف قرآ
 (.364: 1986تیمیه، ؛ ابن37: 1394شد )عبدالوهاب،  گفتمان بدل می

کند و از حیث معنایی،  عنوان سازوکار محوری این هژمونی، هم در حذف نمادین و هم در حذف فیزیکی مخالفان نقش ایفا میتکفیر به
دارد؛   انسدادی  برمی  چراکهکارکردی  و »دیگری«  عبورناپذیری میان »خود«  نظامسازد )عدالتمرز  و    لحاظبه(.  183:  1390الدینی،  نژاد 

عبدالوهاب آن را به    محمد بنتیمیه به یک نظام تئوریک مستقل بدل شد.  تاریخی، تکفیر نخست در سنت خوارج ظاهر و بعدها توسط ابن
(. سید قطب، با پیوند تکفیر  7–6:  1393دینی ارتقا داد و مصادیقش را به همۀ مخالفان گسترش داد )ستوده و خزائی،  -سطح زبان سیاسی 

نژاد  ؛ عدالت20  :1382 کوپل، ها، بلکه افراد جامعه نیز بسط داد )تنها حکومتداوند، آن را بر ضد نهبه مفاهیم جاهلیت مدرن و فراموشی خ 
 (. 184: 1390الدینی، و نظام



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 146  

است: نخست، قرائت سیاسی که اجرای قوانین سکولار را نشانۀ جاهلیت مدرن و   گرفتهشکلدر دوران معاصر، دو قرائت عمده از تکفیر 
ارزش  از  میخروج  توحیدی  جریانهای  وظیفۀ  را  آن  با  تقابل  و  اسلامداند  میهای  معرفی  )دانشیار،  گرا  قرائت  78:  1393کند  دوم،   .)

ابن آثار مودودی،  و  وهابیت  از  الهام  با  گروه ایدئولوژیک  بغدادی که  ابوعمر  و  الزرقاوی  فرج، ملاعمر،  مانند  کثیر،  نئوسلفی  های جهادی 
های اسلامی و تحقق  کند. در قرائت ایدئولوژیک، تکفیر راه احیای ارزش القاعده، الشباب، بوکوحرام، جندالله و داعش را ذیل خود تعریف می

گرایی نئوسلفی، با گسترش  یابند. افراطعنوان ابزار آن مشروعیت میگذاری به، هجرت، عملیات انتحاری و بمبخلافت تلقی شده و جهاد
را نیز مرتد اعلام کرده و با شعار »کسی که به کفر کافر، کافر نباشد    سنتاهلترین اختلافات اعتقادی، حتی مخالفان  دامنۀ تکفیر به کوچک

(.  238  :1382  ،یی روزجایف؛ نجفی  1393و همکاران،    احمد  خی ش  خود کافر است«، به منطق انسداد معنایی شدت بخشیده است )بخشی
در این منطق   گذاری و حملات انتحاری تا هدم قبور، غارت اموال و اسارت زنان و کودکاناز بمب  یافتههای مختلف خشونت سازمانشکل

از منظر تحلیل گفتمان لاکلا و موف، این انسداد معنایی یک گره معنایی پایدار است که    یابد.عنوان جزء لاینفک »طهارت اعتقاد« معنا میبه
بندی این گفتمان حول »هژمونی  رساند. مفصلگیری گفتمان بدیل را به حداقل میای انسدادی، امکان فرمهای شناور در زنجیرهبا ادغام دال

شود که تنوع معانی بالقوه به ساختاری یکپارچه و هژمونیک بدل شود. این امر با تثبیت مرزهای  ای انجام میگونهتکفیرگرایی ضدشیعی« به
، دال مرکزی مذکور  ت یدرنهاکند.  دیگری، گفتمان را به حقیقتی تغییرناپذیر بازنمایی و قدرت را در سطح نمادین و مادی بازتولید می-خود

سازد. این  آمیز بدل میخشونت-آن را به محوری راهبردی برای کنش سیاسی کند، بلکه  بنیان هویتی سلفیت تکفیری را تحکیم می  فقطنه
بسیج سرمایه با  را تضمین می-های معناییهژمونی  ایدئولوژیک خشونت  به ضرورتتاریخی، مشروعیت  تکفیر  پیوند منطق  با  و  های  کند 

ظاهرگرایی    بر  هیتکدارد. درنتیجه، سلفیت تکفیری با  ژئوپلیتیکی، چرخۀ تولید معنا و تولید قدرت را در این گفتمان همواره فعال نگه می-سیاسی 
دهی به ژئوپلیتیک و تحولات  سازی، طرد و تکفیر ایجاد کرده و در تداوم خود، نقش مهمی در شکلو حذف اجتهاد، نظمی نوین از غیریت

 آمده است.  4تکفیری در شکل -لفی های سهای هنجاری و باورهای عقیدتی جریانمؤلفه  هویتی جهان اسلام ایفا کرده است.

: 1394؛ آدمی و مرادی، 14:  1377منبع: نگارندگان با اقتباس از فقیهی، ) تکفیری –های سلفی  . محورهای عقیدتی و هنجاری جریان4شکل 
 (58: 1397ی و مرادی، آدم ؛105: 1394؛ روحی برندق و مرادی، 593: 1386 ابوزهره،؛ 184: 1390 ی،ن یالدنظام  و نژادعدالت؛ 48

انحصار عقیدتی توحیدی و
ومسلمان غیرهمسۀبقیطرد 

انکار و 
بدعت آمیز 
ت دانستن زیار
ۀ قبور و توسع

قبور
انکار شفاعت

ائمه و 
پیامبران

نفی تبرک

گرایی فرقه
ادعای ناجیه

ری توحیدگست
پیروی از و

قرآن و سنت

انکار و 
شرک دانستن

توسل

انکار و نفی 
قسم و نذر

ت، انکار استعان
استعانت و 

طلب حاجت از 
مرده



 

 

147
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

گرایی متصلب و تفسیری  ای است که ضمن تقلیل دین به نصای ویژههای فکری، معرفتی و نظام اندیشهاین رویکرد برخاسته از بنیان 
گرایانه، در طول سالیان  خواهانه و خاصهای تروریستی، رفتارهای تمامیتی کنشده سازمانساز برساخت و  حداقلی از امر قدسی، زمینه

های انتحاری و استشهادی علیه مسلمانان غیرهمسو با دستگاه فکری خود  اخیر و در جغرافیاهای متکثر، در قالب اعمالی مانند عملیات
 شود. های مبنایی این جریان برشمرده میترین مؤلفهشده است. در ادامه، برخی از مهم

 . تبارشناسی هژمونی تکفیرگرایی ضدشیعی 2ـ4
توان  معنایی طولانی است که می- عنوان دال مرکزی گفتمان سلفیت تکفیری، محصول یک فرایند تاریخیهژمونی تکفیرگرایی ضدشیعی، به

 ای بازسازی کرد. آن را در چهار مرحلۀ اصلی با پیوندهای معرفتی، نهادی، هویتی و رسانه
شود؛ تیمیه در قرون میانه آغاز میحنبل و ابنهای احمدابناین مرحله با انتشار و تثبیت اندیشه:  گذاری معرفتی(مرحلۀ آغازین )پایه.  1

تیمیه با طرح  شود. ابنفلسفی به حاشیه رانده و به تابعی از نص، آن هم در قرائت ظاهرگرایانه تبدیل می  تأویلجریانی که در آن، عقلانیت و  
-ها، بنیان معرفتی انسداد معنایی را بنا نهاد و »غیریت فقهی های صریح در تکفیر مخالفان عقیدتی و نفی مشروعیت کلیۀ بدعتدیدگاه

های غیرهمسو را شکل (. این رویکرد، نظام معنایی اولیه برای نفی شیعه و مذهب386:  1971تیمیه،  عقیدتی« را با منطق تکفیر پیوند زد )ابن
 داد.

محمد های وهابی به رهبری  در قرون هجده و نوزده میلادی، آموزه   :فقهی(-مرحلۀ تثبیت نهادی )ساختارسازی سازمانی.  2
نظامی خاندان سعودی، وارد فاز تثبیت ساختاری شد. در این مرحله، گفتمان تکفیر ضدشیعی از یک  –عبدالوهاب و حمایت سیاسی  بن

فتوایی تبدیل شد. این -و ابزارهای فقهی  یافته با منابع مالی، نهادهای آموزشیجریان عقیدتی پراکنده، به یک سیستم تبلیغی سازمان
سیاسی، چارچوب معنایی لازم برای استمرار هژمونی تکفیر را فراهم و تکفیر شیعه را به یک هنجار  - های اعتقادینهادها با ترویج دال

 (. 1۶5: 13۹5، شده بدل کردند )سمیعی و شریف یلمهسیاسی تثبیت-دینی

( و  1357تحولات ژئوپلیتیک قرن بیستم، از جمله پیروزی انقلاب اسلامی ایران ) :  سازی معاصر( بازتعریف هویتی )قطب مرحلۀ  .  3
(، نقطۀ عطفی در بازتعریف هویت گفتمان سلفیت تکفیری ایجاد کردند. در این مقطع، »خود اصیل«  1358اشغال افغانستان توسط شوروی ) 

ها تشدید شد.  گرای مسلمان، بازتعریف و تقابل آن های ملیعنوان حامل »توحید ناب« و »دیگری منحرف« در قالب شیعه، صوفی یا جریانبه
 ای فعال کرد.سیاسی ارتقا داد و آن را در معادلات منطقه-این مرحله خصلت ضدشیعی گفتمان را از سطح عقیدتی صرف، به سطح راهبردی

های  گیری وسیع از رسانه( و بهره 1393با ظهور پروژۀ خلافت داعش ):  سازی پیام تکفیر(ترویجی )جهانی-ایمرحلۀ رسانه.  4
های شناوری مانند »خلافت«،  سازی معنایی« شد. دالهای اجتماعی، هژمونی تکفیرگرایی ضدشیعی وارد فاز »جهانیای و شبکهماهواره

ای بازتولید و به گفتمان فراسرزمینی بدل شدند. این دوره تغییر کمیت را به کیفیت  »جهاد« و »طهارت جامعه« در قالب محتوای چندرسانه
بخشی به خشونت و حذف فیزیکی  تنها ابزار کنترل داخلی، بلکه سلاح بسیج فراملی برای جذب نیرو، مشروعیتبدل کرد. تکفیر ضدشیعی نه

 (. 5-3  :1392 زاده،نجف؛ 195- 194، 185: 1390دیگران شد )سعدالدین، 

 یی ظاهرگرا و انسداد معنا  ییگرانقل. 3ـ4
  ت یو از سپهر مشروع  ی را بدعت تلق  ی نی اجتهاد د  ا ی  ی که هرگونه بازخوان  یکردیظاهرگرا استوار است؛ رو  یی گرابر نقل  انی جر   ن یا  ی معرفتۀ  یپا

  ی را محدود و معان ریتفس دانیم ، ییانسداد معنا جادیبا ا ،ی در منطق گفتمان ییظاهرگرا نی(. ا174:  1393 ،ین یالد )نظام  کندیطرد م ییمعنا
به   را  بالقوه  تقل  کیمتکثر  ابن  بن  . احمددهدیم  لیقرائت واحد  و  ارائۀ خوانش  ه،یم یتحنبل  و متن  یهابا  در    یمحور   یمحور، نقشصلب 

  ی ارهیو در زنجکرد  جدا    شانهیباز و چندلا   ی»خلافت« و »جهاد« را از معان  مانند  یشناور   یهاکه دال  یکردند؛ خوانش  فایمعنا ا  نیا  یبند مفصل
منطق    نیا  یاب یشهیر   ،ی معرفت  یها لی از تحل  یار یبس  در  (.386: 1971  ه،یمیت )ابن داد  یجامعه جا  ریمحدود به حذف مخالفان و تطه  ییمعنا

به انسداد    ت،یو رد عقلان   ییگرامطلق نقل  حی که در آن، ترج  ییالگو  گردد؛یمتصلب آن بازم   یو نظام اجتهاد  یاسلام   محورتی به سنت روا



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 148  

  ا یاست: هر تأویل    ی معرفت  یساز تیر یغ  یبرا  ی موضع، راهبرد  نی(. در مقام گفتمان، ا 174:  1393  ،ی نی الد)نظام  انجامد یمعنا م   یفضا
به  ایینوآور  بهنه  بلکه  معنا،  امکان  و »بدعت  یگر یمثابۀ »دعنوان  م منحرف«  بدشودیگذار« شناخته    نیا   یدت یعق  ی هاکنش  ب، یترتنی. 
از دوازده    شیب   یاشهیکه ر   رندیگیشکل م   یخ تاری- یبا گفتمان فقه   وندیبلکه برمبنای پ   ،یفرد  ای  یاسینه صرفاً براساس منافع س   ان،یجر 

 (. 170: 1393 ، یشبستر مجتهد قرن دارد )

سازد و شدت محدود میهای نوپدید را بهعنوان یک دال انسدادی، فضای تعامل با پدیدهدر این چارچوب، رویکرد »اصل بر حرمت« به
بندی مفهوم »تقلید از سلف«  گذار این سنت فکری، با مفصلشود. احمد بن حنبل، بنیانفقط در صورت تصریح نصی، مجوز معنا صادر می

، حدود هویتی  ب یترتنیبدزند و  های منفی شرک و کفر پیوند میعنوان معیار سنجش حقانیت، هرگونه اجتهاد یا تحول در فهم دین را به دالبه
تیمیه این انسداد را در قامت  (. در مرحلۀ بعد، ابن178: 1393؛ مجتهد شبستری، 178:  1393الدینی،  کند )نظامگفتمانی را تثبیت میدرون

وچرا به  چوندهد و ایمان اصیل را صرفاً در امتثال بیآمیز قرار میای تعارضکند، عقل و نقل را در دوگانهشدید میعیار تیک گفتمان تمام
 (. 178:  1، ج 1971تیمیه، کند؛ حتی اگر این اقوال با عقل در تعارض باشند )ابناقوال پیامبر و صحابه تعریف می

به حذف    ،یع یش  یهاعلاوه بر طرد گفتمان  رایز   کند؛یم  هیمضاعف« را تغذ  یساز تیر یفرایند »غ  دگاهید  نیا  ،ی گفتمان  لی منظر تحل  از
رواانجامدیم   زین   بیرق   یسن  یهاتیروا را مستوجب مجازات    یر یگ فاصله  ان،یجر   نیا  یگرا و صورت  انهیگرامطلق  تی.  و   ددان میاز نص 

مقدم،    یو داور   یی)به نقل از کسرا  کندیمخالفان متصل م  نینماد  ا ی  یک یز یحذف ف  یبرا  ییهااعتقاد« را به کنش  ارت »طه  مانند  ییهادال
  ابدیب  تیمشروع  تواندیم  عتیشر  ی در چارچوب هژمون  فقطکه   شودیاعتبار محسوب م و کم یفرع  یدال م، یپارادا نیعقل در ا (. 185:  1394

را    رالشامیمعاصر، از بوکوحرام و الشباب تا تحر   یگراافراط  یهاگفتمان  یهستۀ معرفت  ،یمعان   یبند مفصل  نیا  (.386:  1971  ه،یمیت )ابن
ابزار صرف، بلکه    ک یعنوان  خشونت را نه به  ،یسنت فکر   نیبسته و منسجم ا  ییمعنارۀ  یها با الحاق خود به زنجگروه  ن یشکل داده است. ا

  ی ضرور   جزئی  که باشد  هر  «یگر یکه در آن »د  یساختار   بخشند؛یم   تیخود مشروع  یگفتمان  تیهو   دی ازتولاز ب  ریناپذییجدا  ی مثابۀ بخشبه
آنان با شعار »کسی که به کفر کافر، کافر نباشد خود کافر است« دامنۀ قضاوت ایدئولوژیک را   .شودیم  یتلق  کی معنا و انسداد هژمون  یاز بقا

اند )نجفی  و تصفیۀ جامعه از بدعت و فتنه، موج خشونت و حذف را در گسترۀ جامعۀ اسلامی رواج داده  معروفامربهبسط داده و به بهانۀ  
گذاری، حملات انتحاری، هدم قبور، غارت اموال و اسارت زنان  یافته مانند بمبی خشونت سازمانهاصورت  تمام(.  238  :1382  ،یی روزجا یف

 شود. مشروع قلمداد میو کودکان، در راستای حذف رهبران غیراصیل اسلامی،  

 محمود شلتوت  خیش. تبیین شخصیت و مواضع سیاسی 5

 محمود شلتوت  خیش یخیتارنۀ  یو زم ت یشخص برساخت . 1ـ5

ای گفتمانی دانست که در پاسخ به پارادوکس دیرپای سنت و مدرنیته  شیخ محمود شلتوت را باید نه صرفاً محصول یک دوران، بلکه برساخته
جهان او، مصر اواخر قرن نوزدهم و نیمۀ اول قرن بیستم، عرصۀ مواجهۀ دو نیروی متقابل بود: استمرار  در جهان اسلام شکل گرفت. زیست

های نوگرایی، استعمار و رسوخ تمدن غربی به بافت اجتماعی و معرفتی مسلمانان  و بروز موج  مرجعیت سنتی و اقتدار علمای دینی از یک سو 
و »اسلام عقلانی375:  1390از سوی دیگر )جمشیدی،   او »تقریب مذاهب«  اندیشۀ  و اجتماعی، دال مرکزی  تاریخی  این بستر  - (. در 

(. تولد شلتوت در روستایی نزدیک رشید و پرورش او در  1377ه این تنش ساختاری باشد)بی آزارشیرازی،  جتهادی« تکوین یافت تا پاسخی با
ای از  بندی مجموعهزمینۀ مفصل  گاه تاریخی تولید معنامثابۀ یک گرهمکتب سنتی قرآن و علوم دینی، سپس ورودش به دانشگاه الازهر به

(.  355:  1379آزار شیرازی،  های شناور مانند »عقلانیت اجتهادی«، »عدالت«، »شورا«، »مدارا« و »بازخوانی سنت« را فراهم آورد )بیدال
ها در گفتمان او نه در حاشیه، بلکه در پیوندی ارگانیک با دال مرکزی قرار گرفتند و هستۀ معنایی واحدی را شکل دادند که بر نوسازی  این دال

 سنت و همگرایی مذاهب استوار بود.



 

 

149
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

ابتدای فعالیت علمی، شلتوت به منتقد و اصلاحاز همان  و    نقد  بهگرا،  عنوان یک عامل گفتمانی  آموزشی، محتوای درسی  الگوهای 
ای پرداخت. رویکرد او ناظر به احیای »روح اجتهاد« و گشودن میدان برای بازاندیشی در فقه و دستگاه معرفتی اسلام بود؛  های فرقهنگرش 

(. ارتقای او به  47-46:  1387داد )کریمی،  های افراطی و قشری قرار میامری که در مقام یک دال انسدادی گفتمان او را در برابر جریان
های شناور یادشده منزلۀ لحظۀ هژمونیک این گفتمان دانست که در آن، دالتوان به( را می1961( و سپس ریاست الازهر )1957معاونت )

 (. 378: 1390بندی شدند )جمشیدی، ی مدرن دولت و جامعه مفصلهاای مؤثر با مؤلفهگونهبه
سازی« در برابر جمود سنتی و انفعال  های شلتوت واکنشی به دو گفتمان مزاحم بود: نخست، »غیریتدر خوانش تبارشناسانه، کنش

چالش به  غیریتنسبت  دوم،  مدرن؛  جریانهای  برابر  در  میسازی  تهدید  را  همگرایی  و  عقلانیت  که  وحدت  ضد  و  افراطی  کردند  های 
انتقادی129:  1384)ابوالحسنی،   موضعی  اتخاذ  با  او  نه  آینده-(.  را  اکنون  و  گذشته  تا  کرد  تلاش  در مصلحت  براساس نگر  بلکه  گرایی، 

سنت و شیعه، چه در جهان عرب و  بنیان تفسیر کند. تعامل نزدیک او با عالمان و روشنفکران اهلچارچوب یک بازخوانی اجتهادی و وحدت
(. آرمان کلان 356: 1377آزار شیرازی،  کثرگرایی و بازاندیشی اخلاقی در سیاست دینی بود )بیدهندۀ پیوند میان مدارا، تچه در ایران، نشان

او بازتعریف شأن علما و نهادهای دینی در عصر جدید و پاسخ به پرسش تاریخی امت اسلامی دربارۀ »امکان وحدت« بود. به این معنا که گره 
(. میراث این گفتمان،  379:  1390سازد )جمشیدی، سیاسی را ممکن می-معنایی گفتمان شلتوت، احیای خرد و عدل در ساختار اجتماعی

مثابۀ نهادی توانمند در پاسخ به نیازهای زمان است؛ الگویی که همچنان ظرفیت  کردن سنتی مشتاق اجتهاد و الگوسازی از نهاد دینی بهزنده
های شناور حول دال  بندی دالدهد شلتوت، با مفصلن خوانش نشان میپردازان تمدنی دارد. ایبخشی برای مصلحان دینی و نظریهالهام

اجتهادی«، موفق به ایجاد انسجام معنایی و تثبیت یک موقعیت هژمونیک در میدان گفتمانی  -مرکزی »تقریب مذاهب« و »اسلام عقلانی
 زمان خود شد. 

 ی اجتهاد ت یعقلان .2ـ5

سیاسی شیخ محمود شلتوت، تمرکز او بر »عقلانیت اجتهادی« است که در  -دومین محور کلیدی در تبارشناسی شخصیت و کنش فکری
سیاسی برای پاسخ به تحولات و نیازهای نوظهور امت    -مثابۀ دال شناوری اجتماعیعنوان ابزاری محدود در فقه، بلکه بهگفتمان او نه به

) اسلامی شناخته می یعنی »اسلام عقلانی 74:  1402  ،یکرم شود  گفتمان،  دال مرکزی  از  را  دال شناور معنای خود  این  اجتهادی«  -(. 
ایجاد میمی بازاندیشی در مناسبات دین، جامعه و سیاست  برای  با دیگر عناصر معنایی، ساختاری منسجم  پیوند  و در  از منظر  گیرد  کند. 

تجلی خرد جمعی و راه خروج از رکود معرفتی و جمود سنتی است. در این گفتمان،    اعد قطعی،شرط پایبندی به اصول و قو شلتوت، اجتهاد به
های ظاهرگرایانه که عقل را تابع منفعل نصوص  شوند. او برخلاف قرائتبندی میمثابۀ دو بال متکامل معرفت مفصل»عقل« و »وحی« به

تأکید میمی با معیارهای عقلی ممکن است  مایه و کمکند که »نقل بدون عقل، بیدانند،  فروغ است« و تفسیر معتبر آیات و روایات فقط 
 (. 114-113: 1379  شلتوت،)

بندی، یک گره معنایی  های شناور این محور »عدالت«، »شورا«، »مقاصد شریعت« و »مصلحت« همگی در ذیل این مفصلدیگر دال
(. در  132:  1384کند )ابوالحسنی،  دهند که مشروعیت سیاسی و دینی را بر پایۀ عقلانیت، عدالت و مشارکت عمومی تعریف میشکل می

های تاریخی حکومت مانند خلافت یا سلطنت. این راهبرد  فلسفۀ سیاسی شلتوت، اصل عدالت بنیان هرگونه مشروعیت است، فارغ از صورت
کنند؛  سازی در برابر دو قطب شد: نخست، استبداد سیاسی و علمای وابسته که دین را ابزار قدرت و عدالت را نقض میگفتمانی موجب غیریت

(. نقد او به ابتذال دین  364: 1377آزار شیرازی،  سازد )بیاش جدا میرا از پویایی تاریخیدوم، گفتمان ظاهرگرا که عقلانیت را حذف و نص 
دهندۀ این منطق تمایز  بخشی، نشانبرداری از نقش سیاسی علما و مخالفت با فروکاست شریعت به سازوکار مشروعیتدر دست قدرت، پرده

 است. 



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 150  

عدالت، رجوع به شورا و رعایت مصالح  در این چارچوب، صلاحیت رهبران دینی یا سیاسی نه بر نسب و انتصاب، بلکه بر توانایی تحقق  
شود. »مقاصد شریعت« شامل مصلحت، عدل، حفظ جان، مال و آبرو در منظومۀ معنایی شلتوت، معیاری فراروی برای  عمومی استوار می

گیری الگویی هژمونیک است که در آن  بندی، شکل(. نتیجۀ این مفصل50-49:  1387دهی به اجتهاد پویا و عقلانی است )کریمی، جهت
شود )جمشیدی،  سازد و سیاست، عرصۀ تحقق این اخلاق جمعی و تعریف منافع مشترک امت میدین، بنیان نظام ارزشی و اخلاق قدرت را می

و  383:  1390 عدالت  پایۀ مشروعیت،  بر  و سیاست  دین  پیوند  بازتعریف  برای  اجتهادی شلتوت تلاشی  تبارشناسانه، عقلانیت  بیان  به   .)
 الگویی است که هنوز در جوامع مسلمان ظرفیت الگوگیری دارد.  رک مصلحت مشت

 تا نهادسازی  هیاز نظر؛ شلتوت یپروژۀ وحدت تمدن  ؛یمذاهب اسلام ب یماندگار تقر. میراث 3ـ5

بهدر چشم مذاهب«  »تقریب  شلتوت،  محمود  شیخ  نظری  ابتکار  انداز  یا  فقهی  ابتکار  یک  از  فراتر  جایگاهی  گفتمان،  مرکزی  دال  عنوان 
های هویت  دید که هدف آن بازسازی بنیانمثابه هستۀ معنایی یک پروژۀ تمدنی میدیپلماتیک میان نخبگان دینی دارد. او این دال را به

های چندلایۀ معرفتی، اجتماعی و سیاسی جهان اسلام بود. در این تفسیر، تقریب نه یک تاکتیک مقطعی، بلکه  اسلامی در مواجهه با بحران
شود  دینی محسوب میفرایندی هژمونیک برای بازتعریف روابط قدرت و دانش میان مذاهب و برای ایجاد الگوی نوینی از همزیستی درون

 (. 389- 387:  1390شیدی،  ؛ جم 385: 1377آزار شیرازی، )بی

  ییرگرایو تکف  یمذهب   یزهای ست   سو، کی کرد که از    یبند مفصل  ی ایخی پروژه را در بستر تار   ن یشلتوت ا  ، یگفتمان   ی از منظر تبارشناس
  یساختارها  ی تلخ استعمار، فروپاش   ی هاتجربه  گر، ید  یداشت و از سو   طرهیس   یاس یو س   یسنت   یهاانیجر   یمثابه قرائت غالب در برخ به

مسلط بر    یساز تیر یغ  ،یبستر   نیساخته بود. در چن   ریناپذرا اجتناب  یت ی هو یمرزها فیضرورت بازتعر   ن،ی ت نهاد دیخلافت و بحران مشروع
  ی د یمثابه تهدوگو، بلکه بهعنوان امکان گفترا نه به  یمذهب   «یگر یکه »د   ییاستوار بود؛ الگو  ی مواجهه با تنوع مذهب  انهی انحصارگرا  یالگو 

  «، یـ استدلال  یمعرفت   یهایخصمانه« به »مرزبند   یهای»مرزبند   ییجامنطق را واژگون ساخت و با جابه  نی. شلتوت اکردیم   یتلق  یوجود
معنا    دی وگو و تولگفت  کینه دشمن، بلکه شر   یگر یکه در آن، د  یساز تیر یاز غ  یکرد؛ صورت   تی خلاق و سازنده را تثب  یساز تی ر یاز غ  یاگونه

م به اد یآیشمار  در  »فتوا  یشناور   یهادال  اق،ی س  نی.  کثرت«،  در  »وحدت  پ   یهمچون  جعفر   یرو یجواز  مذهب  و    «،یاز  مقارن«  »فقه 
را    یتنوع مذهب   «یامکان »بازمعناساز   ، یشبکه دلال   ن یشدند. ا  یبند مفصل  ی دال مرکز  رامونیدر پ   یدلال  یادر قالب شبکه  ب« ی»دارالتقر 

 شد.  یتلق یگفتمان اسلام  یو حقوق  یمعرفت   یاز غنا یابلکه نشانه ،یی انه عامل واگر  یکه اختلافات اجتهاد  یاگونهفراهم آورد؛ به
تثبیتی داشت. این فتوا،  -یانسداد عنوان یک گره معنایی کلیدی، نقش فتوای تاریخی شلتوت مبنی بر جواز پیروی از مذهب جعفری، به

عنوان معنای  لحاظ معنایی، گفتمان »تکفیر« را به حاشیه راند و »مشروعیت تکثر« را بهتنها مرزهای هویتی متصلب را شکست، بلکه بهنه
پایبند  —توحید، نبوت، معاد—(. بر این مبنا، هر مسلمانی که به اصول ایمان 47:  1387؛ کریمی،  22:  1379غالب تحکیم کرد )شلتوت،  

(. این مبنای نظری به سطح نهادی نیز تسری یافت. شلتوت  130:  1384است، فارغ از مذهب، داخل در امت اسلامی است )ابوالحسنی،  
تأس  الازهر،  در  مقارن  فقه  کرسی  ایجاد  آموزشیبا  مشترک  متون  تدوین  دارالتقریب،  نشست  یس  برگزاری  دورهو  به  های  اقدام  علما،  ای 

)ابوالحسنی،  نهادینه بندی میان »عقلانیت  (. در این سطح، مفصل367:  1377آزار شیرازی،  ؛ بی135:  1384سازی گفتمان تقریب کرد 
های معنایی جدیدی پدید آورد و بر پایداری هژمونی  ای انجام شد که خود این اقدامات، گرهگونهاجتهادی«، »مدارا« و »تعامل نهادمند« به

 گفتمان تقریب افزود. 
غیریت سطح  نزاعدر  علل  شلتوت  جستزدایی،  دینی  متون  بر  ظاهرگرایانه  و  قشری  تفسیرهای  سلطۀ  در  را  معاصر  کرد  های  وجو 

جو و ریشۀ بحران تکفیر دانست و در  های ستیزه(. او این قرائت را عامل تولید هویت358:  1377آزار شیرازی، ؛ بی382:  1390)جمشیدی، 
 زیستی دارد. تولیدات فکری اوهم  به نفعبرابر آن، به دال انسدادی »عقلانیت اجتهادی« ارجاع داد که ظرفیت بستن میدان معنایی نزاع را 

گرایی را تئوریزه کردند،  شاکلۀ گفتمانی وحدت  تنها نه از تفسیر القرآن الکریم و فتاوی شلتوت گرفته تا فقه القرآن و السنة و الرسالة الاسلامیة



 

 

151
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

های معرفتی و آموزشی جهان اسلام  سطح نظری و عملی، در تربیت نخبگان و بازتاباندن پیام گفتمان تقریب در میدان  ونددادنی پبلکه با  
 (. 394:  1390؛ جمشیدی،  57:  1387آفرین شدند )کریمی، نقش

نمونهدر جمع تقریب شلتوت  گفتمان  از هژمونیکبندی،  مدارا،  ای  نظری )عقلانیت،  عناصر  ترکیب  با  که  است  سازی معنای وحدت 
مشروعیت تکثر( و نهادی )نهادهای گفتگو، فتوا، فقه مقارن( توانست بدیل مؤثری برای منطق طردآمیز تکفیری فراهم آورد. گره معنایی این  

ند« قوام یافت؛ الگویی که همچنان قابلیت بازخوانی برای  گفتمان بر سه محور »احیای خرد و عدل«، »بازسازی هویت دینی« و »تعامل نهادم
 (. 57-47: 1387؛ کریمی، 389-386: 1390ای و احیای تمدن نوین اسلامی را دارد )جمشیدی، های فرقهعبور از بحران

 استعمار و رسالت امت  ن،یفلسط ۀ: مسئلیو اجتماع یاسیکنش س .4ـ5

ای  عنوان دال مرکزی، هستهدر تحلیل گفتمان سیاسی شیخ محمود شلتوت برمبنای چارچوب نظری لاکلا و موف، »تقریب مذاهب« به
مفصل آن  پیرامون  معنایی  عناصر  تمام  که  شبکهبندی میاست  و  ظرفیت هژمونیکشوند  با  گفتمانی  میدان  ای  در  وحدت  معنای  سازی 

اجتهادی«، »آزادی«،  -های شناوری مانند »اسلام عقلانی آورند. این دال مرکزی در عرصۀ عمل سیاسی با دالسیاست و اجتماع پدید می
شود که در  رود و به راهبردی تمدنی بدل میخورد؛ از سطح یک ابتکار فقهی صرف فراتر می»عدالت«، »مقاومت« و »ضد استعمار« پیوند می

؛ 390:  1390انند عدالت اجتماعی، رهایی از سلطه و کرامت انسانی است )جمشیدی، هایی مآن، وحدت مذهبی شرط و زمینۀ تحقق ارزش 
 (. 389:  1377آزار شیرازی، بی

غیریت بهمنطق  و صهیونیسم  استعمار  است:  استوار  موازی  دو محور  بر  گفتمان  این  در  و  سازی  موجودیت  که  بیرونی  دیگری  عنوان 
فرساید. مرز »خود« در  اخلاقی را می-عنوان دیگری درونی که انسجام و عقلانیت سیاسی و استبداد داخلی به کنداستقلال امت را تهدید می

شود. شلتوت با اتخاذ  خواهی تعریف میزدایی مذهبی و عدالتمحور« است که در پیوند میان بحراناین چارچوب، »امت واحد، مقاوم و عدالت
حکیم، این مرزبندی را در سطح عملی    محسن  دیسالله بروجردی و  های شیعه مانند آیتای و برقراری ارتباط فعال با مرجعیتسیاست فرافرقه

(. در این شبکۀ معنایی،  389:  1377آزار شیرازی،  کرد )بیبخشی به سلطه یا سازش با صهیونیسم پرهیز میتتثبیت و از هرگونه مشروعی
های قشری و ظاهرگرا، بنیان عقلانی و  اجتهادی« جایگاه دال انسدادی دارد؛ زیرا با مسدودکردن امکان سیطرۀ گفتمان-»اسلام عقلانی 

(. این عقلانیت اجتهادی  55:  1387زند )کریمی،  اجتهادی گفتمان تقریب را حفظ و سیاست را به خرد جمعی، عدالت و اخلاق پیوند می
، در عمل سیاسی  رو  نیهمآورد. از  مانند یک ابزار، زمینۀ بازخوانی تاریخی سنت و تطبیق آن با نیازهای سیاسی و اجتماعی معاصر را فراهم می

گرا و عقلانی از شریعت، بلکه ارائۀ قرائتی وحدت تنها در سطح نظری و گفتمانی نههای شناور بندی میان دال مرکزی و دالشلتوت، مفصل
گیری در قبال بحران فلسطین و نقد استبداد داخلی  و در سطح میدانی مانند موضع  در سطح نهادی مانند تأسیس و حمایت از مراکز تقریب

 شود. مشاهده می
گیری گره معنایی گفتمان سیاسی شلتوت است که سه محور »وحدت در کثرت«، »عدالت و آزادی« و  بندی، شکلنتیجۀ این مفصل

زند. این گره معنایی ظرفیت آن را دارد که هژمونیک شود و بدیلی پایدار  می»مقاومت اخلاقی« را در یک میدان معنایی منسجم به هم پیوند  
محور جهان اسلام عرضه کند. در این الگو، نهاد دینی حضوری فعال دارد، اما نه بخشی از  ای و قدرتهای طردآمیز، فرقهدر برابر گفتمان

های اخلاقی و  سیاست، و نه ابزار تحکیم سلطه، بلکه عرصۀ تحقق ارزش و    ماشین قدرت، بلکه کنشگر اخلاقی و حافظ منافع کلان امت
 انسانی دین است. 

 های تحلیلی. یافته6

هایی مانند داعش و  رو بوده است. ظهور جریانهراسی روبههای اخیر، جهان اسلام با بحران گستردۀ تکفیر و روند فزایندۀ اسلامدر دهه
های سیاسی و فرهنگی تشدید  گرایانه را در حوزهها و رویکردهای حذفالقاعده همراه با گسترش تفسیرهای افراطی سلفیت تکفیری، شکاف

گرا از اسلام  کردن مرزهای ایمان، نفی اجتهاد و تعقل و طرد سایر مذاهب اسلامی، تصویری خشن و واپسکرده است. این رویکرد با انحصاری



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 152  

های امنیتی و تضعیف نهادهای دینی را به همراه آورده است. در هراسی، بحراندر سطح جهانی ارائه داده که پیامدهایی مانند افزایش اسلام
های متفکرانی  ها از منظر اندیشههای معرفتی این جریانها و زمینهحل، نیازمند بازخوانی انتقادی ریشهاین میان، تحلیل بحران و یافتن راه

گرایی، ظاهرگرایی و تکفیر، بر ضرورت تقریب مذاهب و بازگشت به عقلانیت و وحدت اسلامی  مانند شیخ شلتوت است؛ کسی که با نقد افراط
ای و روشمندی است که در ادامه به آن  تحلیل چندمرحله  بر   یمبتن ورزد. در این چارچوب، مسئله و راهکارهای مربوط به حل آن،  تأکید می
 شود. اشاره می

 . مشاهده و شناسایی بحران 1ـ6

آنچه در مقام دال مرکز  یاجتماع-یو کارکرد گفتمان   یر یتکف  تی سلف  یشناس بحران  یدر بررس همانا    ابد،ییم   کی هژمون  ینقش  یداعش، 
  ی هادال  یو تمام  دهدیرا شکل م  یگفتمان افراط  سازتیو هو  ییمعنا  تیمرجع  ،یدال مرکز  نیاست. ا  یگر یبا د  کالیراد  یو مرزبند   ر«ی»تکف

در مدار    ز ین  ن«یخلافت«، »جهاد«، »ولاء و براء« و »اصلاح جامعۀ مسلم   یای بدعت«، »اح  یبه سلف صالح«، »نف   گشت شناور مانند »باز 
حاد، قطع ارتباط با    ییمنطق ظاهرگرا   لیها ذدال  نی ا  .شوندیم  یبند مفصل  ییاز روابط معنا  یاشبکه  و درون  بند ایمیدال سامان    ن یهم

  از  اعمکه هرگونه قرائت مخالف   ی اگونهبه  ؛سازندیم   نیاز د انهیانگار و طردگرابسته، مطلق  یت یهو  ،و تأویل تیو انکار عقلان  یسنت اجتهاد
  ی نیاعم از ع ،ی ا. خشونت رسانهدشویو اباحۀ خون مواجه م ریو با تکف رانده رونیب ر«مثابۀ »غیبه یرسلفیسنت غاهل یحت   ای یصوف ،یعشی

  ات یو عمل   انیخشونت عر   شیتا آنجا که نما  ؛شودیبدل م   یجهان   یشی و نما  ی کاذب در عرصۀ داخل  تیبه ابزار اقتدار و جلب مشروع  ن،یو نماد
 . دشویم  ل یگفتمان داعش تبد یبخش تیمشروع شرانیبه پ  رحمانهیب

امر به    نیجهان است. ا  یها و افکار عموماز اسلام در رسانه  یآور و ضدانسان واژگون، هراس   یر یتصو  تی و تقو  میروند، ترس  نیا جۀ  ینت
موجب انفصال    یکردیرو  نیچن   ، ین ید. در سطح درونانجامدیمسلمانان م  هیعل   یاسی و س  یت یامن   یهاتی حساس  دی و تشد  «یهراس»اسلام
.  شودیم  ی امت اسلام یاجتماعۀ یسرما یو فروپاش  یااختلافات فرقه تیتقو ، یاس یو س ینی د تی، کاهش مشروعی گسست نهاد  ،یاجتماع

  تیاجتهاد و تأویل و اتکا به سنت سلف   ی ظاهر متون، نف  به  د یق یالتزام ب  ،ی نی فهم د  یبحران در انحصارطلب   نی ا  یفقه -ی معرفت  یهاشهیر 
خشونت مستمر    یرا برا  نهی ها، زمکثرت قرائت  رش یو پذ  یر یپذانعطاف  ت،یبا وانهادن عقلان  کردیرو  نینهفته است. ا  مآبانهیو وهاب  یاهیم یتابن

بنابراآوردیفراهم م  ریتکف  فقهو   امن   استینه صرفاً بحران س  یبحران کنون   نی ؛  بن  قی عم  یبلکه بحران  ت،یو  و    ییمعنا   ،ی معرفت  یادهایدر 
  ری تصو  تیکل  هیو سپس عل  یجامعۀ اسلام   یاجزا  هیعل  یو خشونت ساختار   یافراط   «یساز تیر یو تداوم »غ  دیاست که بستر تول  نید  یگفتمان

 . سازدیم  ماسلام را فراه
و »احترام به تکثر«    «ینید  تی مذاهب«، »عقلان   بی»تقر   ای مانندیمرکز  یهاشلتوت، دال  خیش  یگراوحدتشۀ  یساختار، اند  نیبرابر ا  در

بر    ،یر یگفتمان تکف ی معرفت یادهایو نقد بن ی ضمن واکاو  کردیرو نی. ا دکن یارائه م  یاجتهاد-یعقلان یو راهبرد  دهدمیرا مرجع معنا قرار 
شلتوت    لیتحل .  کندیم دی تأک  ی نید   یهاآموزه  ر یدر تفس  سمیگفتگو، اجتهاد و پلورال   رشیو پذ   عتیشر   یو اخلاق   یعقلان   روحضرورت التزام به  

»وحدت«، »اجتهاد«، »گفتگو«،    مانند   ییهادال  ی بند حل را برمبنای مفصلو راه  هد کا میفرو  ی و انسداد گفتمان  یی بحران را به سطح معنا 
  ظواهرمواجهه با بحران را فراتر از حل    ، یفکر   یو گشودگ  یبر کارکرد انتقاد  دینگاه با تأک   نی. اسازد یاستوار م  ب«یو »تقر   «یمدار »اخلاق
 . شدیاند یم  یدر امت اسلام  یو معرفت ییاسلام و عبور از انسداد معنا نی ادیبن  یهاتی ظرف یاب یو به باز  دبینمیخشونت  

  ییمعنا  یهادر شبکۀ دال  یختگ ی بلکه گس  ،ین یع  تی امن  بدون  ایرخداد گذرا    کی بحران در مرحلۀ نخست نه    گنز،یاسپر   یلیتحل  یالگو   در
بن تلق   یر یتفس-ی تی هو  ادیو  اشودیم   یجامعه  از  تحل   نی.  سلف  لیمنظر،  و  داعش  تحل   یر یتکف  تیبحران  روش  فهم    لیبا  و  گفتمان 

  تی هو  ی تحول در دال مرکز  ،ی. راه گذار به جامعۀ آرمانکندیرا آشکار م  یگفتمان افراط   ی و کارکردها  یشناسبی آس  ،یی معنا  ی هایبند مفصل
و امکان    سازدیو درمان بحران را فراهم م  ایبستر اح   ب،یشلتوت و گفتمان تقر   یگراو وحدت  یعقلان  یهاکه آموزه  ییاست؛ جا  یاسلام 

  ی جمع   ی معنا  یایاح  ،ی گفتمان  یادها ی بن  حیتصح   ازمندیحل بحران ن  دهدیخوانش نشان م   ن یا.  کندیم  ایو تنوع را مه  یبازگشت به گشودگ



 

 

153
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

طرد، بلکه    ریروشن، گفتمان مقابله با افراط را نه از مس   یخ یمثابۀ نمونۀ تار و »انحصار« است. شلتوت به  ر«ی»تکف  یهااز سلطۀ دال  ییو رها
 .دهدیارتقا م   یاجتماع-ییرا از سطح خشونت به سطح تفاهم معنا  ری و بحران تکف  سازد یممکن م  یبیو تقر   یاخلاق   ،ی منطق عقلان  یابیبا باز 

 . تشخیص علل بحران 2ـ6

امتداد هم معنا  ن یدر  ر   ، یبحران  ییساختار  و  تکف  یهاشهیعلل  افراط  ریبحران  با  ییگراو  و    یفقه   ، یمعرفت ۀ  یلا   نیچند  یدگیتن درهم  دی را 
تفسجست  یاجتماع نخست،  کرد.  گز   یافراط   یرهایوجو  آموزه  ینش یو  تأک   ین ید  یهااز  با  لفظ  یافراط  دیکه  و  ظواهر  حذف    ییگرابر  و 

صلب،    یت یهو   یروند با برساختن مرزها  نی . اکندیم   تی را تثب  نیفهم د  یانحصار   یالگو   ،ی سنت اسلام  یو اجتهاد  یعقلان  یهاتیظرف
قرائت،    نیا  متیعز نقطۀ    .(145- 129:  1397؛ لوهلکر،  9:  1391  ، ی )زاهد   آوردیرا فراهم م   ی ساختار   یساز تیر یطرد، حذف و غ  یمبنا

 « یگر یمثابۀ »د به  ،یخارج   ای  یهر مخالف داخل  ،است که در آن   شدهفیتعر شیو ازپ   کیدئولوژ یا  یابه منظومه  اتیمتون و رواۀ  یکل  لیتقل
  ییگفتگو  یهاتیدر بحران معنا و گسست ظرف  شهیفرایند ر   نی(. ا115:  1390  ،ی)منوچهر   شودیم  یتلق  یامت اسلام رۀ  یمطرود و خارج از دا

 .دارد یمحور بطن سنت اسلامو تعامل
به    ییدر پاسخگو  یو ناتوان  ن یمند از دو زمان  یعقلان   ریدر ارائۀ تفس  یمذهب  یو سنت  یرسم   ینهادها  یو ناکارآمد   یکنش جمع  ضعف

فعال و   ینقش کنشگر   یفایا  یجا نهادها به  ن یکه ا  گاهآن  ژهیوبه  سازد؛یبحران را فراهم م  ن یا  قیمدرن جامعه، بستر استمرار و تعم  یازهاین
  نی بستر چن  بر  .(16-15:  1394  ،یبخش ی؛ عل1403و همکاران،    ی)کاظم  شوندیم  یته  یعموم   تیاز مشروع  ایرانده    هیحاش   بهزا،  تعامل

افکن و  تفرقه یهااستیگسترش س  انه، یو استعمارگرا  ی اسی س  یهانفوذ پروژه  ر یزا نظبرون یرهایمتغ ،اییو نهاد  ی معرفت  ق یعم  یهاشکاف
و    یدهدر شکل  دکنندهیتشد   ینقش  ،یمضاعف نزد بدنۀ امت اسلام   تی و احساس محروم  یاقتصاد-یاجتماع   یهاشکاف  دی تشد  نیهمچن

 (. 84-65: 1394 گنز،ی؛ اسپر 49: 1383)برزگر،    کندیم  فایاانباشت بحران 
بودن تفسیرهای انحصارطلبانه و ظاهرگرایانه، ریشۀ بحران را در فروبستگی  شیخ شلتوت در رهیافت انتقادی خود، افزون بر تأکید بر عقیم

بیند. به باور او، زمانی که سنت اجتهاد و عقلانیت به  های دینی و نبود بستر گفتگوی اصیل میبندی دالدینی، تناقض در مفصلعقلانیت  
سلطۀ    یبرا  نهی و زم  شودیم   یته  یر یپذو تحول  ییای گرایی و جمود سپرده باشد، جامعۀ اسلامی از پوحاشیه رانده شده و جای خود را به مطلق

  یاخلاق   ،ی عقلان  تی هو  یاب یدر باز   ینهادها و عالمان رسم  یخیتار   تی بر مسئول  نیهمچن  او.  دو شمیفراهم    انهیجوزهیو ست   یافراط  یهاقرائت
  قیمضاعف در گسترش و تعم  یرا عامل   ی اجتماع  ای  یفکر   یهابه بحران  یینهادها در پاسخگو  ن یدارد و ضعف عملکرد ا  د یاسلام تأک   یو تعامل 

از انسداد   یکه ناش  داندیم هیچندلا  یبلکه ساختار  ،یدتیعق ای یفکر  یمار یب کی اساس، شلتوت بحران را نه صرفاً  نیهم. بر داندیبحران م
 . است  نیاز د لیاص  تیروا  دیو گسست در انتقال و بازتول  یاجتماع ی ضعف نهادها عت،یشر  یعقلان  یهاتیظرف

.  شودیکثرت و تنوع جستجو م   یرایپذ  یرهایو ارائۀ تفس  یاسلام   راثیاز م  یخ یو تار   ایپو  یبازخوان   ت،ی عقلان  یایحل در اح منظر، راه  نیا  از
بحران،    ی هاشهیر   دهد یشلتوت نشان م  خی ش  یاشهیسنت اند  بر  هی و با تک  گنزیاسپر   یعلل بحران بر بستر الگو   ی انتقاد  ل یدرمجموع، تحل 

 آن خواهد بود.  یو اجتماع ینهاد ، ییمعنا یادهایاز مواجهه با بن ریناگز  ی، درمان  کردیو هرگونه رو اندیو چندبعد  کبمر 

 . ترسیم جامعۀ آرمانی و تصویر وضعیت مطلوب 3ـ6

  یگراوحدتشۀ یو اند یر یتکف تی سلف یمطلوب در دو منظومۀ فکر  ت ی شهر و وضعآرمان ها،شهیر  ییبحران و شناسا یبند در امتداد مفصل
زعم پاک و به  دست،کی  یامحور، جامعهو تقدس   انهیگرا آرمان  یافتیبا اتخاذ ره  یر یتکف  ت ی. سلفشودیشلتوت به دو قطب متضاد بدل م 

مدرن طرد و   ایگذشته    یخیتجربۀ تار   یو حت   ییگراتعقل  شانه،یهرگونه اجتهاد نواند  ،که در آن  ردیگ یخود منطبق با صدر اسلام را هدف م
  لمه،ی  فیو شر   یعی)سم  شودیمجاز و مشروع دانسته م   ،یو اطاعت از خوانش خاص و محدود سلف  وچراچونیب   نی. تنها تمکشودیحذف م
هر آنچه تجدد و تحول است را به ستون فقرات خود    میهرگونه بدعت و تحر   ینف  ن،ینگرش، بازگشت به خلافت نخست   نیا.  ( 165:  1395

  تیفقط اجتهاد، بلکه خود ظرفنه  جهی. درنت انگاردیکفر م  یحت   ای  ییگرامثابۀ انحراف، فرقهو هر عامل تنوع و تکثر فهم را به  زدسامیبدل  



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 154  

مند  حذف نظام  ت، یاست که در آن انسداد عقلان   یشهر رانیو  یاجامعه  نی. چن ردیگیو انکار قرار م   ریتکف  غیت   ری ز   زیدر اکنون« ن   ستنی»ز 
از گذشته،    الیو س  ی ابزار   یاادمانهی  بر   هیپروژه با تک  نی. ا دهدیم   لی را تشک  ی اسیو س   ینظم اجتماع  یگفتگو بستر اصل   یلیو تعط  یگر ید

  ر یناپذانیپا  لیو م   ت یسرکوب عقلان  افته،یو در عمل خشونت سازمان  کند می  میو اجتماع معاصر ترس   خیتار   ازجدا    ی»جامعۀ مطلوب« را در افق
 . کندیرا دنبال م یت یهو-ی نی د یساز به پاک 
  ، یبستگبلکه در هم  ،یساز نه در انحصار و تقدس   یشلتوت، جامعۀ آرمان   خی ش  محور یو گشودگ  گرابیتقر شۀ  ینقطۀ مقابل، در اند  در

  یخ یتار  یهاتیو از ظرف داندیرا محور فهم و اجتهاد م تیعقلان یا جامعه نی . چنشودیم فیتعر  یامت اسلام  انیو احترام متقابل م  بیتقر 
  ینه عامل تفرقه، بلکه بستر   ،یر یتفس  ی هاها و روش مشروع و تنوع در قرائت  زاتی. تمارد یگ یمعضلات معاصر بهره م  لح   ی برا  ی و کلام

  حال نی»کل متکثر« اما درع  کیرا    یامت اسلام   شلتوت  .(30: 1391 ،یموسو   زادهی)عل   شودیم   یها تلقو غلبه بر شکاف  یفکر   یغنا  یبرا
  یروابط اجتماع   یبخشسامان  یاد یبن   یهابلکه شالوده  ی،تنها ارزش اخلاق تعصب، نه  یکه در آن گفتگو، تساهل، مدارا و نف  شماردی»متحد« م

  یهاهیبر پا  یتمدن اسلام   یایته، بلکه احیموهوم و نه حذف مدرن   یا منظومه، نه بازگشت به گذشته  نی در ا   ییهستند. هدف نها   یو فکر 
امت، عبور از انشقاق    یبه انسجام و همبستگ  یافق فکر   نیا  ت، یدرنها.  است  عتیاز روح شر   قیو درک عم  ییتوسعۀ دانا  ت،یوحدت، عقلان 

 . شودیعقل و اخلاق منجر م   ری تعارضات از مس  ز یآمخردورز، گشوده به گفتگو و توانا در حل مسالمت  ا،یپو  ی اجامعه  یر یگو شکل  ییگراو افراط

 . ارائۀ درمان و راهبردهای عبور از بحران 4ـ6

عبور از    یدرمان و راهبردها  یعنی- مرحلۀ چهارم   گنز، یمراحل مدل اسپر  یو بازخوان   یر یتکف  تی سلف  یشناسبحران  رواریزنج   ل یدر امتداد تحل 
و   یاجتهاد عقلان   ب،یبر گفتمان تقر   یگذار انی شلتوت با بن  خیش  یمرحله، منظومۀ فکر   نی. در اابدییم  ن یادیو بن  یمحور   یگاه یجا  -بحران
چارچوب،    نی. اساس ادهدیگذار از بحران موجود در جهان اسلام ارائه م  یبرا  یو نظر   یاتیعمل  ییتعامل سازنده، راهبردها  یارهاسازوک

و »تعامل    ت«یمذاهب«، »عقلان   بی»تقر   ریمحور، نظ وحدت  یهابه دال  «یزیست عهیمحض« و »ش  ری»تکف  یانتقال محور معنا از دال مرکز
  د شویم   ی افتنیدست  ی اسلام  یو اجتماع  ینی منظومۀ د  دی جد  ی بند و مفصل  ییمعنا  یادهایاز رهگذر اصلاح بن   فقطکه    یاست؛ امر   «یانتقاد
 . (30:  1391  ،یموسو   زادهینقل از عل به  ؛ شلتوت61:  1384  ک،ی )تاج 

اسلام   بیتقر پروژۀ   و همفکرانش طرحهمان  ،یمذاهب  عز   یزیر گونه که شلتوت  نقطۀ  بحران  متیکردند،  و    ییگرافرقه  یهادرمان 
و   یعقلانشۀ یبا ورود اند  ینی د یسنت، اصلاح نظام آموزش اهل یدر مراکز علم یفقه جعفر  شناختنتیرسم مانند به  یخشونت است. اقدامات 

  ی بازساز   ی مؤثر برا  یی ابزارها  یهمگ  ، یش یگراندیروح گفتگو و تحمل د   جیو ترو  ینی متون د  ر یتفس  یهاوهیدر ش   ی شیدبازان   انه،ی دانش نقدگرا
و   یساز تی ر یبر شبکۀ معنا، فرایند غ میمستق  یبا اثرگذار   رهایتدب  نی. ا ند ی آیشمار مبه یآموزش-ین ید ینهادها تیو مشروع یاجتماع ۀ یسرما

  ،شناور خشونت و انشقاق  یهاگفتمان، دال  لیتحل   ییکه در بازنما  یا گونهبه  ؛کنندیم   تیو مشارکت را تقو  یمبستگه   ریرنگ و مسطرد را کم
 . سپارند یگفتگو، اجتهاد و وحدت م یسازنده و همگرا یهاخود را به دال یجا

  یهازهیو مهار انگ  یدر کنار واکاو   انه،یظاهرگرا  ی هاخوانش  ییو نقد مبنا   یر یتکف  یرهایبا تفس   یمقابلۀ فعال و انتقاد   گر،ید  یسو   از
گاه  تی آن هستند. تقو  دیاز بازتول  یر یشگیرفع بحران و پ  یمکمل برا  ریدو مس   ساز،گانهیب  یهاو پروژه  یرون یب  یهاقدرتانۀ  یجوسلطه   یآ
  یدر جهت توانمندساز   یراهبرد  ی محورها  ت،ی اجتهاد و عقلان  یمستقل و حام   یعلم  ی نهادها  سینخبگان گفتگومدار و تأس  ت یترب  ،یانتقاد

  ، یگفتمان  یدر فضا ینی تزئۀ یلا  ک ینه صرفاً   ب،یگفتمان تقر  کردنبرجسته. اندو تفرقه ییگراافراط دی در برابر امواج جد تیمصون  یجامعه برا
معاصر است. درواقع، درمان  دۀ  ی چی پ  یهادر بستر بحران  «یمجدد به »امت اسلام   یو معناده  یجمع  تی هو  یابیباز   یبلکه شرط لازم برا
موجب    فقط  ن،ینماد  ای  یت یو هرگونه راهکار صرفاً امن   ستیممکن ن  ب«یتقر - طرد« به »تعامل-ریمرکز معنا از »تکف  ییجابحران بدون جابه

 شد. خواهد   نینو یهادر انفجار بحران ر یتأخ



 

 

155
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

مناسبات عقل، نقل و جامعه، نشان    فیبازتعر   زیو ن   اش شانهیبخش و نواندو نوآورانۀ وحدت  یخیتار   یشلتوت خود در عمل، با فتاوا   خیش
از بحران است. او وحدت، اجتهاد،   یی رها  ی شرط اساس ،یو فکر  یتنوع شرع   رش یو پذ یو اخلاق اسلام  ت یداده است که بازگشت به عقلان 

  از .ندیب یها مدال ن یهوشمندانۀ هم ی بند و عبور از بحران را در مفصل دهد یگفتمان خود قرار م  یمرکز یهارا دال متقابلگفتگو و احترام  
  ، ی گفتگو در سپهر علم  یهاتیظرف   تیو تقو  بیگفتمان تقر   افتنییمنوط به هژمون  ،یر یتکف  تیبر روا  تیروا  نی ا  یروز یگفتمان، پ  لی منظر تحل

گاهانه، گشودگ  ی هاانتخاب  برهیبا تک  د یبا   یاجتماع   ت یمعنا و ساخت هو  دی معنا که تول  نیاست. به ا  یاس یو س   یاجتماع و نقد    یعقلان   یآ
 . باشد یافراط  تی و ذهن  تیسلف یستایبسته و ا یتارهاساخ

  ی بازساز   ،یی درمان، تمرکز بر تحولات معنا   شرطشیپ  دهدینشان م  گنزیاسپر   یشناسگفتمان و مدل بحرانۀ  ینظر   ،یینها  یبند جمع  در
است.    بیبه سود منطق تقر   یمذهب  یهابر اصلاح قرائت  یگذار هیخود و سرما  ینقش انتقاد  ینیکردن نهادها به بازآفر مجاب  ،ی دال مرکز

را   یبست و بحران امروز خروج از بن  یبرا  یتنها شالودۀ مرجع راهبردمحور، نهو تعقل  انهیجووحدت  یا منظومه  سیتأس  اشلتوت، بشۀ  یاند
روادار، متحد و   ،ی عقلان یاجامعه  یسو به یناامن و بحران   تیجامعۀ مسلمان معاصر در گذار از وضع یمؤثر برا  ییبلکه الگو  سازد،یروشن م

 . کندیمقتدر ارائه م

 گیری یجهنت. 7

گرایانۀ شیخ محمود شلتوت، دو افق کاملًا متضاد در حوزۀ اندیشۀ سیاسی و دینی معاصر جهان  گفتمان سلفیت تکفیری و گفتمان تقریب
حاکمیت الله« خود را مدعی خلوص الهی و بازگشت به اسلام  - کنند. جریان تکفیری با دال مرکزی »توحید خالصاسلام را نمایندگی می

  شکلهای الهی  کند، اما این صرفاً ادعایی است که بر پایۀ تفسیر نادرست، برداشت سطحی و قرائت گزینشی از آموزهنخستین معرفی می
آمیز پدید آورده که انجام انواع  ستیز، با استناد ناصحیح به متون اسلامی، نگرشی خشونتاست. این رویکرد انحصاری، طردگرا و غیریت  گرفته
اندیشند،  سنتی که مانند آنان نمیرا علیه شیعیان و حتی مسلمانان اهل  -گذاری و ترور لات انتحاری، بمبمانند حم-های غیرانسانی  کنش

سازند که حذف سیستماتیک  ای معنایی میهای شناور این گفتمان، از جمله »جهاد«، »بدعت« و »تکفیر«، زنجیرهدهد. دالمشروع جلوه می
کنند. پیامد  عنوان یک ضرورت ایدئولوژیک تثبیت و هرگونه تنوع معرفتی را تهدیدی علیه »خلوص دینی« بازنمایی میمخالفان مذهبی را به

 آمیز در جهان اسلام است. زیستی مسالمتهای همشدن بنیاندینی و متزلزلهای دروناین انسداد معنایی، تعمیق شکاف

های شناور »اسلام عقلانی و اجتهادی«، »عدالت اجتماعی«,  مقابل، گفتمان شلتوت با دال مرکزی »تقریب مذاهب« و دال  در نقطۀ
زنجیره  سنت«،  »بازآفرینی  و  وحدت»مدارا«  مفصلای  را  همگرایانه  و  میبخش  میان بندی  توحیدی  مشترک  نقاط  بر  تأکید  با  وی  کند. 

مسالمتجابهمسلمانان،   روابطی  و  گفتگومحور  رویکردی  اختلافات،  بر  تمرکز  میی  پیشنهاد  را  اسلامی  مذاهب  میان  این  آمیز  در  دهد. 
چارچوب، »دیگری« نه دشمن هویت امت، بلکه همکار در ساخت امت واحد اسلامی است و تنوع فکری و فقهی به فرصتی برای تقویت  

 شود. تمدن اسلامی بدل می
شناسی اسپریگنز، مرحلۀ نخست تشخیص بحران است که در اینجا عبارت است از گسترش گفتمان انحصاری،  در چارچوب مدل بحران

محور تکفیری و فروکاستن هویت اسلامی به معیارهای صلب خودی/غیرخودی. مرحلۀ دوم، تبیین علل بحران، شامل  طردگرا و خشونت
شکاف معرفتی،  انحصارگرایی  است:  اساسی  عامل  اجتماعیچهار  گفتگو-های  و  عقلانیت  تولید  در  دینی  نهادهای  ضعف  و   اقتصادی، 

جامعهبهره که  است  شلتوت  اندیشۀ  در  مطلوب  جامعۀ  ترسیم  سوم،  مرحلۀ  وضعیت.  این  از  خارجی  و  داخلی  سیاسی  متکثر،  برداری  ای 
تقریب مذاهب، اجتهاد عقلانی، عدالت اجتماعی و مدارا به اصول  ای که در آن شود؛ جامعهطلب را شامل میمدار و صلحخردمحور، عدالت

شده بدل  دینی  نظام  بحران،  بنیادین  درمان  راه  چهارم،  مرحلۀ  دال  گرو  دراند.  از  مرکزی  معنای  حذفانتقال  دالهای  به  های  محور 
 ای و ساختارهای فقهی است. سازی این تغییر در نظام آموزشی، رسانهبخش و نهادینهوحدت

عنوان دال های شیخ شلتوت سه مزیت بنیادین دارد: نخست، تثبیت »عقلانیت اجتهادی« بههای این پژوهش، اندیشهیافته  براساس 
برابر ظاهرگرایی و خشونت گرایی مذهبی؛ دوم، ارتقای تقریب مذاهب از یک پروژۀ فقهی محدود به راهبرد تمدنی با گسترۀ هژمونیک در 



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 156  

توانند  گرا که میسازی این گفتمان در قالب نهادهایی مانند دارالتقریب و صدور فتاوای وحدتاجتماعی و فرهنگی گسترده؛ و سوم، عملیاتی
 ابزارهای عملی مقابله با گفتمان تکفیری عمل کنند. مثابۀ به

آمیز و گسترش  رفت از وضعیت بحراناندیشۀ تقریب مذهبی شیخ شلتوت برای برون  قراردادن، راهبردهای پیشنهادی با مبنا  اساسنیبرا
 روزافزون تفکرات تکفیری در جهان اسلام به شرح زیر است: 

اسلامی  .1 امت  مرکزی  دال  به  بازتعریف  »تکفیر«  جایگزینی  آموزشی،  با  منسجم  محتواهای  ایجاد  رهگذر  از  »تقریب«  جای 
 ای که پیام وحدت و همگرایی را در سطح امت اسلامی بازتولید کند؛ ای و رسانهخطابه
های  و ایجاد فرصت  گفتگومداراز طریق توسعۀ فقه مقارن، تربیت فقیهان    تقویت عقلانیت اجتهادی و مقابله با ظاهرگرایی  .2

 آموزشی مشترک برای طلاب و روحانیان مذاهب مختلف؛ 
مشترک    هایای و ملی که توانایی اجرای پروژهتأسیس مراکز تقریب منطقهواسطۀ  به  سازی گفتگو و تعامل ساختارینهادینه  .۳

 علمی، دینی و اجتماعی را داشته باشند؛ 
تا اختلافات فقهی در جایگاه طبیعی خود    برمبنای هویت مشترک توحیدی و حافظۀ تمدنی اسلامی   بازتعریف مرز خود و دیگری   .۴

 قرار گیرند و به شکاف هویتی بدل نشوند؛ 
میانه  .۵ و  گفتگومحور  نخبگان  برنامه  روتوانمندسازی  طریق  و از  تولید  قدرت  که  فرهنگی  و  پژوهشی  آموزشی،  های 

 سازی گفتمان تقریب را افزایش دهند؛ هژمونیک
های  الملل، همکاریبا استفاده از ابزارهای حقوق بین ای حامی خشونت تکفیریهای مالی، سیاسی و رسانهقطع شبکه .۶

 ها. سازی منابع پشتیبان این جریانفراملی و شفاف
آورد، بلکه مسیر احیای همگرایی تقریبی،  محوری گفتمان تکفیری را فراهم میتنها زمینۀ عبور از انسداد و خشونتاجرای این محورها نه

 . سازددینی و تقویت سرمایۀ اجتماعی امت اسلامی را نیز هموار میبازسازی اعتماد درون

 مشارکت نویسندگان . 8

 .آن مشارکت داشتند یو بعد  هیاول یهاسی نو شیمقاله و نگارش پ یساز در مفهوم یبه طور مساو  سندگانیهمه نو

 ملاحظات اخلاقی . 9
شرکت گاهانه  آ رضایت  شامل  اخلاقی  موازین  کلیه  پژوهش،  این  یا خروج  در  ورود  و  افراد  اطلاعات  بودن  از محرمانه  اطمینان  کنندگان، 

 کنندگان رعایت شده است. همچنین ملاحظات اخلاقی مطابق با اصول اخلاق در پژوهش مدنظر قرار گرفته است. داوطلبانه مشارکت

 سپاسگزاری و حمایت مالی. 10
 نشده است.  افتیدر  یرانتفاع یغ ای  یتجار  ،ی عموم ،ی دولت یهااز سازمان یکمک مال چی پژوهش ه نیدر نگارش ا 

 تعارض منافع . 11
 که در این مطالعه هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.   دندار اعلام می گاننویسند 

 . منابع 12
 . 122– 101  ، 6،  ی ت ی مطالعات فقه ترب (. تقریب در سیره و نگاه عالمان.  1387اباذری، عبدالرحیم ) 

 بیت.. قم: دارالاعلام المدرسه اهل عراق و شام   ی داعش: دولت اسلام (.  1393نژاد، محمد ) ابراهیم 

 . به کوشش محمد رشاد سالم. جمهوریه العربیه المتحده: دارالکتب. در تعارض العقل و النقل (.  1971الدین احمد ) ابوالعباس تقی تیمیه،  ابن 
 . 137- 115  ، 115،  بی تقر   ۀ ش ی اند (. شیخ محمود شلتوت: آیت شجاعت.  1384ابوالحسنی، رحیم )

 .622- 591  ص . قم: نشر ادیان، ص فقه اهل تسنن ترجمۀ علیرضا ایمانی، در:    . (. سلفیان 1386ابوزهره، محمد ) 



 

 

157
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

گاه. ی اس ی س   ی ها ه ی فهم نظر (.  1394اسپریگنز، توماس )   . ترجمۀ فرهنگ رجایی. تهران: آ
(. مبانی فکری طالبان براساس روش جستاری اسپریگنز، از فروپاشی تا  1401کرمی، مرضیه )  و   اکوانی، حمدالله، نیکفر، جاسب، مجاهدزاده، محمد، 

 .282- 257  ، 21،  اسلام   جهان   یاس ی س  ی شناس جامعه یابی مجدد.  قدرت 
تنق   ه ی سلف  ی درون  ی ها ( چالش 1398)  نی حس  ،ی مظفز   د، یحم  ماندار، ی ا  و جوانب آن،   ر یتکف   ده ی پد  ت ی با محور   یدت یعق   و ی کلام  ی مبان  ح یدر 

 .84ـ    59:  58، شماره  معرفت نه یفصلنامه آ 
، اسلام  جهان   ی اس ی س   ی ها پژوهش های هویتی و کنش هنجاری.  : ریشه یاس ی گرایی در اسلام س(. چیستی افراط 1394مرادی، عبدالله )   و   آدمی، علی 

5 (3 ،)  29-59. 
علوم   ۀ فصلنام وهابی دولت اسلامی عراق و شام.  - (. بررسی ایدئولوژی گروه تکفیری 1393پیمان )   ، پوروهاب و    ، بخشی شیخ احمد، مهدی، بهاری، بهنام 

 .( 6) 16،  ی اس ی س 
، 6دوره    ،ی فصلنامه پژوهش حقوق عموم  گنز، ی اسپر   یاسلام معاصر و روش جستار   یاس ی س  ۀ ش ی در اند  نی فلسط  ۀ(. مسئل 1383)  می برزگر، ابراه
 .75ـ   45: 12شماره 

عباسعلی،  رهبر،  محمدباقر،  خرمشاد،  ابراهیم،  )   و   برزگر،  عبدالرضا  کژکارکردها 1399عالیشاهی،  بن   ی (.  شکاف  تعمیق  و  وهابیون وهابیسم  با  سلمان 
 . 204- 177  ، 39،  الملل ن ی روابط ب  ی ها پژوهش عربستان سعودی.  

 چاپ اول.   ، یسازمان فرهنگ و ارتباطات اسلام   تهران:   ، ی مذاهب اسلام   ی (، همبستگ1377)   م ی کر   ، ی راز ی ش  آزار ی ب 
 چاپ اول.   . تهران: مجمع جهانی تقریب مذاهب اسلامی. ب ی تقر   دار ه ی طلا   شلتوت   محمود   خ ی ش (.  1379آزار شیرازی، کریم ) بی 

تمدن   نی اد ی دوفصلنامه مطالعات بناهل سنت،    یاس یفقه س   یتمدن  تی بردن ظرف  ن ی و از ب  ی نوسلف  کرد ی ( رو 1398)  ی دمحمدهاد یس   ،یی شوای پ 
 .178ـ   151: 2، شماره 2دوره    ، یاسلام ن ی نو 

 . تهران: فرهنگ گفتمان. ران ی ا   در   بحران   ر ی تدب   و   ل ی تحل   ی ها وه ی ش   بر   ی نقد :  بحران   ت ی ر ی مد(.  1384تاجیک، محمدرضا ) 
مطالعات قرآن و  (. واکاوی نقش دینی و تاریخی دارالتقریب در اتحاد مذاهب اسلامی.  1402خلیلی، فاطمه )و  ،  ی تق   د ی تقوای نخجیری، محدثه، کبیری، س 

 .315- 297 ، 33،  ثی حد 
 . تهران: دانشگاه تهران. 1397- 1357ملت و دولت    ۀ سال چهل   ی ها ، تلاش ران ی ا   ی اس ی س   ی شناس جامعه (.  1399پور، حمیدرضا )جلایی 

 . 200- 136  ، 32،  هی متعال   ی ها است ی س طلبی در اندیشۀ مقام معظم رهبری براساس الگوی نظری اسپریگنز.  (. عدالت 1400کیخا، نجمه )   و   جلیلی، محمد 
 . تهران: پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و اجتماعی.13. جلد  مسلمان   متفکران   ی اس ی س   ۀ ش ی اند(. شیخ شلتوت، در:  1390جمشیدی، محمدحسین ) 

 ، یاس ی فصلنامه دانش س کا، ی اعراب و آمر   ران،ی ا   یاسلام  یجمهور   ی برا دها یها و تهد فرصت   ؛ی ع ی ( هلال ش1388) رمحمد ی ام   ،یوسف ی  یحاج 
 .192ـ   152: 1، شماره 5دوره  

 . قم: دانشگاه مفید.ران ی در ا  ی اس ی اسلام س (.  1386)  ی محمدعل   د ی زاده، س حسینی 
فصلنامه   ،ی اسیدر مطالعات س   گنز ی بحران اسپر   ه ی به کاربرد نظر   ی انتقاد   ی: نگاهی ( نقد و معرف1389)  دحامدی س  ،یصادق، حجاز   د یس  قت،ی حق 

 .195ـ   187:  9، دوره  49، شماره  باقرالعلومدانشگاه    ی اسی علوم س
 . قم: دانشگاه مفید.ی اس ی علوم س  ی شناسروش (.  1393حقیقت، صادق )
 . 75  (، 9)3،  نی المت حبل های تکفیری و راهکارهای مقابله با آن از دیدگاه مقام معظم رهبری.  های جریان (. چالش 1393دانشیار، علیرضا ) 

دوره   ، یاسی فصلنامه دانش س  ، یراز ی ش  یرزا ی م  الله ت ی آ  ی اسی س  شه یقدرت در اند   ل ی( تحل1395)  دمحمدصادقیس  ،ی جلال، کاظم  درخشه، 
 .29ـ   5:  2، شماره 12

 ، 15،  ی مذاهب اسلام   ۀ پژوهشنام (. بررسی تطبیقی جامعیت قرآن از دیدگاه مغنیه و شلتوت.  1400عابدینی، ناصر )   و   افکار، علیرضا، نیستانی، ناصر، دل 
230-257. 

 . 210- 191  ، 39،  ی شناس عه ی ش (. فقه شیعه و جایگاه آن نزد مذاهب اسلامی.  1391نژاد، مهدی ) رستم 



 

 

1404زمستان ، چهارمه ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 158  

دوره   ، ی کلام  یاعتقاد  یفصلنامه پژوهشها و تسنن،    ع یهان تش  یاهل قبله از نگاه متکلمان و فق ری تکف   ت ی( ممنوع 1397)  ی عباسعل ،یرستم 
 .92ـ    71:  30، شماره  7

های علامه طباطبائی.  (. نقد مبانی فکری وهابیت در مسئلۀ امامت، شرک و مصادیق آن با تأکید بر دیدگاه 1394مرادی، لیلا )  و   روحی برندق، کاووس 
 . 120-90  (، 21) 6،  ی معارف قرآن   ۀ پژوهشنام 

 . تهران: عابد.القاعده   تا   ت ی وهاب   از   اسلام   جهان   در   ی گر ی سلف :  ی استمرار   ی ماض (.  1391زاهدی، سعید )
 الاسلامیه.جا: شبکه البراق  . بی ی مصعب الزرقاو   ی اب   نه یبد   المعتز   خ ی الش  کلمات   و   لحطب  الجامع   الکتاب :  ئهی کلمات مض (.  1427الزرقاوی، ابومصعب ) 

 یها ان ی مقابله با جر   ی برا   ی جوامع اسلام   ی علما   ی و فرهنگ  ی نینقش ائتلاف د   ی (. بررس1401محمد )  د ینژاد,س   ی و سادات  ی عل   د ینژاد,س  ی سادات
 .66- 45(،  45) 12  ، ری مجله سراج من.  ی ر ی تکف 

 .( 9) 3،  ن ی المت حبل در خاورمیانه.    های تکفیری شناسی رشد جریان (. آسیب 1393خزائی، جعفر )   و  اصغر ستوده، علی 
 ترجمۀ کمال باغجری. تهران: ابرار معاصر تهران.   . ( ها شه ی ر  و   ل ی )دل   ی اسلام   ی دار ی کتاب ب (.  1390سعدالدین، ابراهیم ) 

- 161  (،18)5،  اسلام   جهان   ی اس ی مطالعات سگیری داعش در سوریه و عراق.  (. واکاوی شکل 1395شریف یلمه، ایمان )   و   سمیعی اصفهانی، علیرضا 
187 . 

 .19- 18،  ی اس ی مطالعات سسازی بیداری اسلامی از درون.  (. نئوسلفیسم: خنثی 1392شریعتی، شهروز )
 .چاپ اول  ، یمذاهب اسلام ب ی تقر   ی مجمع جهانتهران:    ، می القرآن الکر   ر یتفس(،  1379محمود ) خ یس  شلتوت، 

 .126-113  ، 14،  بی تقر   ۀ ش ی اند (. مواضع شیخ محمود شلتوت در قیام پانزده خرداد.  1387، حسن ) آبادی شمس 
 ،1،  ی مذاهب اسلام   ی ا مطالعات مقارنه (. راهکارهای تقریب مذاهب در اندیشۀ امام خمینی و شیخ شلتوت.  1396اکبر ) کهندانی، علی   و   شیرینی، راضیه 

9-28. 
فصلنامه مطالعات وآثار آن،    ر ی تکف   شه ی اند   ی فقه  ی و نقد مبان  ن یی ( تب1400)  رضای عل  ان،ی صابر   ، یمجتب   ، ی جعفر حسرو،    ، یآقا، مؤمن  ی عل  ،ی صالح

 .220ـ   199:  24، شماره  13دوره    ، یفقه و حقوق اسلام
 نا. جا: بی . بی منقوله و واقع مفقود   ۀ دی الولء و البراء، عقق(.    1423ظواهری، ایمن ) 

 ،93،  ی قرآن   ی ها پژوهش بودن فهم قرآن از دیدگاه مغنیه و شلتوت.  (. پژوهش تطبیقی عصری 1398توحیدلو، اکبر ) و  افکار، علیرضا،  عابدینی، ناصر، دل 
73-94. 

 .203- 175(:  3) 12  ، المللی­ نی و ب  ی اسی س  های افت ی فصلنامه ره «، ی سلف  سم ی ترور  ی (، »تبارشناس1400)  یمهد   ،ی نیاءالد یض  ی عبدالله
 .198-165، 13،  ی اسلام   تمدن   و   خ یتار ها.  (. سلفیان تکفیری یا الجهادیون: خاستگاه و اندیشه 1390)   ن ی حس   د ی الدینی، سنظام   و   نژاد، سعید عدالت 

 .31- 29  ، 139،  گلستان قرآن شخصیت تفسیری شیخ محمود شلتوت.    (. آشنایی با1381عصمتی، سید حسن ) 
 المللی الهدی.. تهران: انتشارات بین ی ر ی تکف  و   ی جهاد   ، ی سلف   ی ها گروه   ی شناس ان ی جر (.  1394، عبدالله ) بخشی علی 

 جهان اسلام،   ی فصلنامه بحران پژوه  «،ینادرست مبان   ی از معنا تا برداشتها   ی گر ی (.» سلف1397)  یشاد   ا، کی ¬ی محمود و شعبان   ، یگرج  پوری عل 
 .179- 152، صص  5( 10) 

 . قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزۀ علمیۀ قم.ی تبارشناس :  ت ی وهاب   و   ی گر ی سلف (.  1391علیزاده موسوی، مهدی ) 
 . قم: موسسۀ اسماعیلیان.ان ی وهاب(.  1377اصغر ) فقیهی، علی 

فرشاد،   رومی،  احسان،  سمحمودی و  کاظمی،  گفتمان 1403)  ا ی زکر   د ی رجا،  تحلیل  در  سیاسی  نظریۀ  بقای  یا  مرگ  ایدۀ  تبیین  انتقادی  بازخوانی   .)
 .معاصر   ی اس ی س   ی جستارها مدرنیسم.  پست 

 . 95-74  ، 4،  ی پژوه ن ی تمدن اسلام و د(. همگرایی تمدنی و بحران واگرایی در جهان اسلام.  1399آصف )   د ی کاظمی، س 
 .ه ی  قم، نشر علم ، ری الله المن  لکتاب   ر یالتفس ق(،  1402محمد ) ، یکرم 

 . 52- 37  ، 2،  ثی مطالعات قرآن و حد (. شخصیت علمی شیخ شلتوت و روش تفسیری وی.  1387کریمی، محمود ) 



 

 

159
3 

دغفوری رجا و محسن آل س یمحمود ایزکر   / ...ری تکف ی در تنگنا یاسلام تیهو   

)   و   مله، علی، گرشاسبی، رضا، کریمی  اند 1401قزلسفلی، محمدتقی  برآمدن  از چگونگی  اسپریگنزی  پسامشروطه.  باستان   شۀ ی (. فهمی  گرایی در زمان 
 .304- 275  ، 20،  اسلام   جهان   ی اس ی س  ی شناس جامعه 

، استی س   ۀ فصلنام های سیاسی.  (. نظریۀ گفتمان لاکلا و موفه ابزاری کارآمد در فهم و تبیین پدیده 1388پوزش شیرازی، علی )   و   کسرایی، محمدسالار 
39 (3 ). 

سال  ، خارجی­ روابط   فصلنامه  شناختانه«، ­ جامعه   ل ی : تحلانه ی (، »برآمدن داعش در خاورم1394)  ده ی مقدم، سع  ی محمدسالار و داور  ، ییکسرا 
 .216-191، صص  1، شماره  7
 .هان یاحمدی، ک  د ی، تهران، ترجمه حم فرعون و   امبری پ(،  1382)  ل یژ   کوپل،
 .108- 93  (، 68) 14،  ی فلسف   ۀ مجل(. فهم فلسفی و تاریخی اندیشۀ سیاسی براساس تلفیقی از نظرات اسکینر، اکشات و اسپریگنز.  1387، علی ) گلشنی 

 رضایی. تهران: ثالث.  . ترجمۀ محمد ی ست ی الی سوس  ی و استراتژ  ی هژمون (.  1400موفه، شانتال )   و   لاکلا، ارنستو 
 پشتی. ترجمۀ علی عبدالهی. تهران: کوله .  ها ی سلف (.  1397لوهلکر، رودیگر ) 

 . ترجمۀ امیرمحمد حاجی یوسفی. تهران: پژوهشکدۀ مطالعات راهبردی. ی اس ی س  علوم  در   ه ی روش و نظر (. 1390استوکر، جری )   و   مارش، دیوید 
 .  ی طالقان   محمود   الله ت ی در سالگرد آ   ی شبستر   ی سخنران (.  1393مجتهد شبستری، محمد ) 

. نخبگان   اد ی بن   خدمت   ن ی گز ی . طرح جا اد ی بن داده   کردی ، روخوزستان  استان   در   ی گر ی سلف   به   ش ی عوامل مؤثر بر گرا   یی شناسا (.  1399)   ا ی زکر   د ی رجا، سمحمودی 
 . ی دفاع مل  ی دانشگاه عال 
 (، 8) 4، الملل ن ی ب ی مطالعات روابط فرهنگ های افراطی. های هنجاری پایه در گفتمان سلفی و تحول در کنشگری گروه (. چارچوب 1397مرادی، عبدالله ) 

53 –82. 
 علی نوذری. تهران: فرهنگ گفتمان.. ترجمۀ حسین گفتمان   ی ها ه ی بر نظر   ی ا مقدمه (.  1380دانل، دایان )مک 
محمدعلی قاسمی و محمدرضا آهنی. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات   . ترجمۀ ت ی امن   ی شناس بر جامعه   ی ا مقدمه (.  1390سویینی، بیل ) مک 

 فرهنگی.
 . تهران: سمت.ی اس ی س  علوم   در   روش   و  افت ی ره (.  1390منوچهری، عباس ) 

 . 34، یاس ی علوم س لادن.  تیمیه تا بن (. جهاد از ابن 1385بخشی، شیخ احمد )مهدی 
، جهان اسلام   ی اس ی س  ی ها پژوهش گری سوریه براساس تحلیل گفتمان.  های نوسلفی شناسی گروه (. جریان 1393)   ی عل   د ی نبوی، سیدعبدالامیر، نجات، س 

4 (4 ). 
 یو مرتض  ی به اهتمام محمدرضا حاتم  ،ی اسلام  های ­جنبش   المعارف ره ی دا در:    کال«ی راد   ی اسی(، »تحولات اسلام س 1392رضا )   زاده،نجف 

 .ی و اجتماع  ی تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگ  ، یبحران
 .256ـ   232:  27، شماره فصلنامه راهبرد ت، ی القاعده و وهاب  یفکر   ی ادها ی( بن1382عباس )  ، ییروزجای ف  ینجف 
 .(8) 3، ن ی المت حبل (. بررسی مبانی فکری تکفیر.  1393الدینی، زهرا )نظام 

 هی ( طالبان با داعش بر اساس نظر یو عمل   ی )فکر   ی اسی س  ی مبان  ی قی تطب   ی ( بررس1397)  یمرتض   ، ی رود ی ش   رضا، ی عل  ، یفرزاد، گلشن   ،ی نظر 
 .250ـ    227: 40، شماره  10دوره   ،ی الملل  نی و ب  یاس ی س   یفصلنامه پژوهشها گفتمان،    لی تحل

، چاپ اول، با خاندان حاکم عربستان(  ت یوهاب   ی و ساختار   ی تیهو   وند ی)پ   ی و دولت در عربستان سعود   ن ی د (،  1398)   ی محمد عل  د یس  ، یهاشم 
 .)ص(  ی ترجمه و نشر المصطف   ی المللن ی قم: مرکز ب

Laclau, E. & Mouffe, C, (1985), Hegemony and socialist strategy: Towards a radical democratic politics, 

Verson. London. 

 

 
 


