
ISSN: 2538-5240 

E- ISSN: 2783-3216 

 
2025, 15 (1): 1-20 

 
Faculty of Social Sciences 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 

 

1 

A Reappraisal of Tusi's Civil Science: Toward a Stratified and Three-

Dimensional Comprehension of the Social Phenomenon 

Nematollah Karamollahi 1  

1. Associated Professor of Socology, Baqir-ul-Uloom University, Qom, Iran. (Corresponding Author) Email: 

Karamollahi@bou.ac.ir 

 

 
Article Info ABSTRACT 
Article type: 

Research Article 

 

 

 

 

Article history:  

Received: 30 December 2024 

Received in revised form: 05 

February 2025 

Accepted: 07 February 2025 

Published online: 21 March 

2025 

 

 

Keywords: 

Nasir al-Din Tusi, Practical 

Wisdom, Principles and Types of 

Civil Science, Social Ontology, 

The social. 

This article undertakes a critical rereading of Nasir al-Din Tusi’s conception of 

civil science, seeking to advance a layered and multidimensional understanding of 

"the social" through a descriptive-analytical approach. The study reveals that, 

within Tusi’s philosophical framework, civil science - categorized under practical 

wisdom - concerns itself with conscious and voluntary human actions. Depending 

on the ontological origins of these actions, three distinct modalities of civil science 

may be identified. When human actions arise from the innate essence and nature 

of humanity, the resultant epistemological framework constitutes wise civil 

science, characterized by permanence, a reliance on demonstrative reasoning 

(burhan), and the production of the foundational stratum of social knowledge. 

When actions are grounded in the normative authority of prophets and Imams, 

religious civil science emerges, whose epistemic methodology is based on ijtihad. 

Alternatively, when human actions are shaped by social conditions and contractual 

arrangements, the resulting field of inquiry aligns with empirical civil science, 

which entails a pragmatic engagement with historical realities, the pursuit of 

collective interests, and the mitigation of harm. According to Tusi’s scientific-

cognitive model, "the social" exhibits a dual-layered structure—comprising fixed 

and mutable dimensions—and social knowledge itself is conceived as a dynamic 

and processual movement across these layers. 

 

Cite this article: Karamollahi, N. (2025). A Reappraisal of Tusi's Civil Science: Toward a Stratified and Three-Dimensional 

Comprehension of the Social Phenomenon. Social Theories of Muslim Thinkers, 15(1): 1-20.  

https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366 
  

 

                               © The Author(s).                                               Publisher: University of Tehran Press. 

DOI: https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366 

 
 
 
 
 
 
 
 

  

mailto:Karamollahi@bou.ac.ir
mailto:Karamollahi@bou.ac.ir
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366
https://orcid.org/0000-0003-3186-0399


A Reappraisal of Tusi's Civil Science… / Nematollah Karamollahi  2 

1. Introduction 
1_1. Statement of the Problem: 

Nasir al-Din Muhammad ibn Muhammad Tusi (597-672 AH) is a prominent thinker in the Islamic world 

and a multi-dimensional scholar, whose contributions to explaining and systematizing various sciences, 

including "civil science," occupy a significant position. By utilizing the intellectual heritage of thinkers such 

as Plato, Aristotle, Al-Farabi, Ibn Maskuyyah, and Avicenna, he introduced valuable and unprecedented 

innovations in this field. His numerous works in practical wisdom, including Nasiri's Ethics and Risala al-

Imamah, reflect his profound understanding of social and civil issues. 

The central problem of this research is to comprehend the nature and typology of civil science within Tusi’s 

thought. As a branch of practical wisdom, Tusi’s civil science analyzes human voluntary actions that are 

grounded in "nature," "law," and "social contracts." Through the exploration of the concept of the 

“independent body of society,” Tusi emphasizes the two-layered and three-dimensional nature of the social 

realm, positioning society as an entity beyond the mere algebraic sum of individuals, capable of being an 

independent subject of scientific knowledge. This perspective, initially articulated in the practical wisdom 

of Khawaja Tusi and especially in Nasseri's Ethics, forms the foundation of his civil science (Tusi, 1992: 

213-214). 

The aim of this research is to revisit these ideas and reinterpret them in light of contemporary needs, as the 

fundamental concepts proposed by Tusi can serve as a model for the study and analysis of the social domain. 

The innovative aspect of this article lies in the explanation of the three branches of civil science—

jurisprudential, religious, and orthographic—from Tusi’s perspective, each examining a different dimension 

of the social based on its own principles. These three levels complement each other and provide the 

foundation for a comprehensive study of human actions. 

The research question is as follows: How can we reinterpret Tusi’s civil science framework in a manner that 

accounts for the various dimensions of the social? 

To answer this question, this research employs a descriptive-analytical method and draws upon Tusi’s works 

to outline the philosophical foundations of civil science and analyze its three types within the social thought 

of al-Khajeh. The study, while acknowledging Tusi’s civil science, aims to design a systematic model for 

understanding the dimensions of the social and to offer a foundation for future research in this field. 

1-2. Research Background 

The background of this research indicates that numerous works have been written on Tusi’s thought in 

general, and his social thought in particular. These works can be categorized into the following four broad 

types: 

a) Traditional commentaries on Nasseri's Ethics 

b) General works on the state and thought of al-Khajeh Nasir al-Din 

c) Works on the political thought and philosophy of al-Khajeh Nasir al-Din 

d) Works on the social thought and theory of al-Khajeh Nasir al-Din 

2. Methodology 
The conceptual framework of this article revolves around defining the concepts of wisdom, practical 

wisdom, civil science, and "the social." 

In the intellectual heritage of the Islamic world, wisdom is considered theoretical knowledge that leads to 

certainty about things through a demonstrative method. Declarative propositions are classified into two 

categories: theoretical wisdom and practical wisdom, depending on the subject under study. The subject of 



3   Social Theories of Muslim Thinkers, Volume 15. Issue 1, March 2025  

theoretical wisdom pertains to impossible or involuntary phenomena, while practical wisdom, or human 

science (Al-Farabi, 1993: 141), refers to the study of human voluntary actions in general through a 

demonstrative method. 

Practical wisdom is concerned with voluntary phenomena and beings—i.e., those whose existence depends 

on human will and action. 

In the thought of Muslim philosophers, civil science refers to the knowledge of regulating social relations 

and examining the laws and behaviors of humans within society. As a branch of practical wisdom, its goal 

is to establish order, justice, and peaceful coexistence in society based on reason, ethics, and Sharia. 

Influenced by Islamic teachings and Greek philosophy, Muslim thinkers have developed the foundations of 

civil science to analyze social structures and guide society toward individual and collective happiness. 

In the theoretical literature of sociology, various categories are used to distinguish between social entities 

and individual existence. Among these, terms such as "society," "social world," "social system," and "the 

social" are prevalent. Of these, the term "the social" holds a broader semantic scope, encompassing other 

social categories. In its primary sense, "the social" refers to the totality of social interactions, structures, and 

meanings that shape human experiences and relationships. 

In response to the research question, this study, employing a descriptive-analytical approach and relying on 

Tusi’s works, aims to present a concise overview of the philosophical foundations of civil science and 

analyze its three types within al-Khajeh’s social thought. 

3.Findings 
Tusi’s civil science is grounded in specific principles and axioms. His philosophical system is based on the 

wisdom of Masha’i and certain innovations from Ishraqi wisdom. Accordingly, his civil science is founded 

upon principles such as the finality of creation, the hierarchy of existence, the hierarchy of reality, causality 

between phenomena, the proof of the human rational soul, the individuality of the rational soul, the unity of 

human species, and the rational and agent powers of humans, as well as the explanation of perfection, 

happiness, goodness, virtue, free will, and purposeful human actions. 

A central principle in Tusi’s civil science is the concept of "proving the independent form of society"—

society, while composed of individuals, possesses a unique rule and form distinct from the characteristics 

of any individual within it. 

In defining the typology of practical wisdom, Tusi emphasizes "good deeds and beautiful human actions." 

These actions, which shape a system of thought about human affairs, either originate from the essence of 

humanity or arise from situational and conventional states. If these conventional states result from group 

consensus, they are termed "customs and traditions." However, if they arise from the beliefs of influential 

figures such as prophets and Imams, they are referred to as "divine decrees." 

Tusi categorizes human actions into three types based on their origins, thereby forming three levels of civil 

science: 

• Judgmental Civil Science examines voluntary human actions rooted in nature and human creation, 

adhering to the method of proof to establish general laws aimed at human perfection and the public 

good. 

• Jurisprudential Civil Science addresses actions based on contracts and societal agreements, 

focusing on the legal and conditional aspects of human actions. 

• Cultural Civil Science refers to the study of customs, traditions, and cultural practices that shape 

social behavior. 



A Reappraisal of Tusi's Civil Science… / Nematollah Karamollahi  4 

Tusi’s civil science, thus, operates across these three levels, each distinct in its identity, sources, and 

methods, and collectively contributing to a comprehensive understanding of social phenomena. 

4. Discussion and Conclusion 
Nasir al-Din Tusi offers a multi-dimensional and comprehensive model for understanding social actions 

and civil phenomena, which encompasses various dimensions of the social. The primary hypothesis of this 

research is that Tusi’s civil science, with its three-fold structure, can serve as a framework for analyzing and 

reconstructing social sciences in the contemporary world. 

The findings indicate that Tusi, with his jurisprudential and social perspective, organized civil science in a 

way that addresses both practical and cultural aspects, in addition to analyzing theoretical foundations. 

The first layer, examined by jurisprudential civil science, seeks to discover the general laws governing social 

actions. This layer serves as the fixed, unchanging dimension of civic life, addressing the fundamental 

aspects of the social. 

The second layer, explored through Shariah civil science, focuses on social issues from the perspective of 

human happiness and welfare, both in this world and the hereafter. 

The third layer, or civil discourse science, examines the customs, traditions, and specific social actions, 

considering the historical and cultural contexts of different societies. This layer adopts a realistic and critical 

approach to social developments, focusing on interests, benefits, and the prevention of harm. 

Thus, civil discourse science can be used as a tool for communication and cultural analysis, providing 

insights into societal values while maintaining the eternal validity of truth and Sharia. Tusi’s 

framework is capable of accommodating pluralism and diversity, allowing for comparative studies 

of different societies while upholding universal principles. 

 

Funding: This research received no external funding. 

Ethical Considerations: Complied with. 

Data Availability Statement: Not applicable. 

Informed Consent Statement: Not applicable. 

Conflicts of Interest: The author declares no conflict of interest. 

References 
Aron, Raymond. (2003). The Basic Stages of the Process of Thought in Sociology. Translated by Baqir 

Parham, Tehran: Elmi va Farhangi. [In Persian] 

Azadarmaki, Taqi. (2011). The History of the Formation of Sociology. Tehran: Samt. 

Birou, Alan. (1987). Dictionary of Social Sciences. Tehran: Kayhan. [In Persian] 

Durkheim, Emile. (2004). Rules of Sociological Method. Translated by Ali Mohammad Kardan, Tehran: 

Tehran University Press. [In Persian] 

Farabi, Abu Nasr. (1970). Kitab al-Haruf. Beirut, Lebanon: Dar al-Mashreq. 

Farabi, Abu Nasr. (1989). Opinions of the Virtuous City. Cairo: Al-Hejazi Press. 

Farabi, Abu Nasr. (1991). Kitab al-Mulla wa Nuss akhri. Haqqaha wa Qadam al-Ilah by Mohsen Mahdi, 

Beirut: Dar al-Mashreq. 

Farabi, Abu Nasr. (1993). Tahsil al-Saadah. Beirut, Lebanon: Dar al-Manahil. 

Farabi, Abu Nasr. (2005). Happiness from the Perspective of Al-Farabi. Qom: Dar al-Huda. 

Giddens, Anthony (1984). The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. University of 

California Press. 

Helli, Allameh. (1991). Al-Jawhar Al-Nadhid. Translated by Manouchehr Sanei Darah-Beidi, Tehran: 

Hekmat.  



5   Social Theories of Muslim Thinkers, Volume 15. Issue 1, March 2025  

Ibn Manzur, Muhammad bin Makram. (2036). Lisan al-Arab. Beirut: Dar al-Sader. 

Ibn Sina, Hussein bin Abdullah. (1952). Al-Shifa. With the efforts of Qanawati and others, Cairo. 

Ibn Sina, Hussein bin Abdullah. (1989). Nine Essays in Wisdom and Nature. Cairo, Egypt: Dar al-Arab. 

Ibn Sina, Hussein bin Abdullah. (1992). Al-Mabahathat. Qom: Bidar. 

Khani, Ibrahim. (2023). Presenting a New Argument for the Authenticity of Society. Social Theories of 

Muslim Thinkers, 12 (1): 81-99. 

Krayb, Ian. (2010). Social Theory, from Parsons to Habermas. Translated by Abbas Mokhbar, Tehran: Ageh 

Publishing House. [In Persian] 

Masoumi Hamadani, Hussein & Mohammad Javad Anvari. (2012). Master of Humanities. Tehran: Miras 

Maktoob. 

Modarres Razavi, Mohammad Taqi. (2004). Khawaja Nasir al-Din Tusi's Status and Works. Tehran: Asatir. 

Mousavi, Seyyed Mahdi. (2015). The Art of Oratory as a Method of Culture. Conference on Religion and 

Cultural Theory, Qom: Theological Council of the Supreme Council of the Cultural Revolution. 

Parsania, Hamid. (1993). Social Worlds. Qom: Kitab Farda. 

Razavi, Seyyed Abolfazl. (2011). Social Classes from the Perspective of Khawaja Nasir al-Din Tusi. Islamic 

Studies Quarterly (Philosophy and Theology), No. 2/85, Fall and Winter 2011. 

Salavati, Abdullah. (2011). Khajeh-Pajuhi. Tehran: Khaneh-e-Kitab. 

Sarukhani, Baqer. (1987). Social Sciences Culture. Tehran: Kayhan Institute. 

Schutz, Alfred. (1967). The Phenomenology of the Social World. Northwestern University Press. 
Sharani, Abolhasan. (1997). Persian Commentary on Tajrid al-Itiqad. Tehran: Islamiyeh. 

Shariati, Mohammad Hadi. (2025). Formulation of the Political Theory of Religiosity. PhD thesis, supervisor 

Nematullah Karamolahi, Baqir al-Uloom University. 

Shirazi, Qutb al-Din. (1989). Durrat al-Taj. Edited by Seyyed Mohammad Meshkow, Tehran: Hekmat. 

Tabarsi, Amin al-Islam Fadl ibn Hassan. (2001). Religious Manners of the Al-Khazanat al-Mu'iniyah. 

Translated by Ahmad Abedi, Qom: Zaer. 

Tabatabaei, Seyyed Javad. (2006). An Introduction to the History of Political Thought in Iran. Tehran: Kavir. 

Tabatabaei, Seyyed Javad. (2007). The Decline of Political Thought in Iran. Tehran: Kavir. 

Tabatabaei, Seyyed Mohammad Hossein. (2007). Tafsir al-Mizan. Translated by Seyyed Mohammad Baqir 

Hamadani, vol. 6, Qom: Jamia Modarresin. 

Thaqafi, Seyyed Mohammad. (1993). Sociological Theories of Muslim Scholars. Tehran: Sociologists. 

Tusi, Nasir al-Din. (2001). Basis of Quotation. Reprinted by Mustafa Boroujerdi, Tehran: Ministry of Culture 

and Islamic Guidance. 

Tusi, Nasir al-Din. (2002). Nasseri Ethics, Vol. 1. Iran, Tehran: Elmiyyah Islamiyah. 

Tusi, Nasir al-Din. (2002). Tejrid al-I'teqad. In Kashf al-Murad fi Sharh Tejrid al-I'teqad, corrected and 

commented by Hassanzadeh Amoli, Qom: Jamia Modarresin. 

Tusi, Nasir al-Din. (2007). Explanation of Indications and Warnings, Vol. 3, edited by Hassan Hassanzadeh 

Amoli, Qom: Bostan Kitab. 

Tusi, Nasir al-Din. (2011). Determinacy and Authority. In Collection of Essays of Khawaja Nasir al-Din Tusi, 

corrected by Mohammad Taqi Modarres Razavi, Tehran: Tehran University Publications. 

Tusi, Nasir al-Din. (2011). Rules of Beliefs. In Khwaja Pajouh (a collection of articles written by a group of 

authors), edited by Abdullah Salavati, Tehran: Khaneh Kitab. 

Tusi, Nasir al-Din. (2011). The Customs and Traditions of the Ancient Kings Regarding Taxation and Its 

Expenses. In Collection of Letters of Khajeh Nasir al-Din Tusi, edited by Mohammad Taqi Modarres 

Razavi, Tehran: University of Tehran. 

Tusi, Nasir al-Din. (2012). Nasseri Ethics. Iran, Tehran: Iqbal Publishing. 

Tusi, Nasir al-Din. (2012). Treatise on Finance. In Master of Humanities (Studies in the Life, Times, 

Philosophy and Science of Khwaja Nasir al-Din Tusi), selected and edited by Hossein Masoumi Hamedani 

and Mohammad Javad Anvari, Tehran: Miras Maktoob. 

Tusi, Nasir al-Din. (2016). Chapters of Beliefs. Edited by Mohammad Taqi Danesh-Pajouh, Tehran: 

University of Tehran. 

Tusi, Nasir al-Din. (2027). Treatise on the Types of Wisdom. In Takhis al-Muhasal, Beirut, Dar al-Adwaa.



 
 دانشکده علوم اجتماعی 

Home page: http://jstmt.ut.ac.ir 
 

1-20 (:1  )15 ,1404 

 
2538-5240شاپا چاپی:   

2783-3216شاپا الکترونیکی:   

 

6 

 یاجتماع امر از یچندبعد  و یاهیلا فهم  یسوبه  یراه ؛یطوس  یمدن علم  یبازخوان

    1ی اللهاله کرم نعمت

 
 Karamollahi@bou.ac.ir. رایانامه: )نویسنده مسئول( . رانی، االسلام، قمدانشیار جامعه شناسی، دانشگاه باقرالعلوم علیه. 1
 

 چکیده اطلاعات مقاله 
 مقالة پژوهشی نوع مقاله: 

 

 1403/ 10/10 : افتیدر خیتار
 17/11/1403: بازنگری  خیتار

 1403/ 11/ 19: رش یپذ خیتار

 1404/ 01/ 01: انتشار  خیتار

 

   ها: واژهکلید

  م یحک   ،یحکمت عمل  ،یامر اجتماع
مدن  ،یطوس  نی رالدینص   ی علم 

مدن  ،یحکم علم    ،یخطاب  یعلم 
 . یشرع یمدن

است. روش:   یفهم امر اجتماع  یسو به  یو گشودن راه  یطوس  نی رالدینص  میحک   ی علم مدن یبازخوان  ی مقاله در پ  ن یهدف: ا
گاهانه   یحکمت عمل  لیدر ذ  یعلم مدن  ،یخواجه طوس  ۀشی: در اندهاافته یاست.    یل یتحل-یفیمقاله توص  نیروش ا به اعمال آ
اپردازدیانسان م  ی و اراد شد. اگر محقق به    یعلم مدن  ۀ گانقائل به انواع سه  توان یم  یکنش انسان  دأبرحسب مب  رو نی. از 
است که    «یحِکم  یاو »علم مدن  یانسان باشد، محصول معرفت  عتیها ذات و طبتوجه کند که مبدأ و منشأ آن   ییهاکنش 

پ  شهی هم تول  یمعرفت اجتماع  ن یر یز   یۀو ل   یرو یثابت است که از روش برهان  و   ایها وضع انب. اگر مبدأ کنش کندیم  دیرا 
از وضع و قرارداد   یانسان ناش یهااست. اما اگر کنش  یو روش آن اجتهاد ردیگی شکل م «یشرع یامامان باشد، »علم مدن

واقع  «یخطاب  ی»علم مدن  تی آن در صلاح  ۀباشد، مطالع  یاجتماع از آن نگاه  و   یخ یتار   قیبه حقا  انهیگرااست که مقصود 
  «ی»امر اجتماع  ،یطوس  م یحک   یشناخت علم   ی : با توجه به الگو یر یگجه یو دفع شرور است. نت  منافعبه مصالح،    یابیدست 

و   یند یفرا  یامر   زین  یاست و دانش اجتماع  ریثابت و متغ  یۀدو ل   یبرحسب مبدأ کنش انسان دارا  ،یاعتبار   یهست  ۀمثاببه
از علم   یا گانهانواع سه توانی م  یامر اجتماع  یهاهیل   نییمطالعه و تب یبرا  ن یاست؛ بنابرا  هاهیل   نی ا  نیمحصول حرکت در ب

 کرد. یبند را صورت یمدن

-1(: 1)15 های اجتماعی متفکران مسلمان،نظریه. یاز امر اجتماع یو چندبعد  یاهیفهم ل  یسو به  یراه ؛یطوس یعلم مدن یبازخوان (. 1404) الهاللهی، نعمتکرم: :  استناد
02. https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366  

 

© نویسندگان. .                                                          ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران  
 

DOI: https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366 

mailto:Karamollahi@bou.ac.ir
mailto:Karamollahi@bou.ac.ir
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366
https://doi.org/10.22059/jstmt.2025.304490.1366
https://orcid.org/0000-0003-3186-0399


 

 

7
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

 و بیان مسئله . مقدمه1

های او  ق(، یکی از متفکران برجستۀ جهان اسلام و عالمی ذوابعاد است که تلاش   672-597)  حکیم نصیرالدین محمد بن محمد طوسی
گیری از میراث علمی متفکرانی مانند  ای دارد. وی با بهرههای مختلف از جمله »علم مدنی« جایگاه ویژه بخشی به دانشدر تبیین و نظام

سابقه در این حوزه ارائه دهد. در همین راستا آثاری چون هایی ارزشمند و کمسینا توانست نوآوریمسکویه و ابنافلاطون، ارسطو، فارابی، ابن
نامه«، »رسم و آیین پادشاهان قدیم راجع به مالیات و  نامه«، »خلافت«، »اخلاق محتشمی«، »اوصاف الشراف«، »نصیحتالمامة»رسالۀ  

 رسالة و    اخلاق ناصریزمینۀ حکمت عملی، مانند    د. آثار متعدد او درهای آن به رشتۀ تحریر درآور مصارف آن« و... را در حکمت عملی و شاخه
 ، بیانگر نگاه ژرف او به مباحث اجتماعی و مدنی است. الامامة
رسد حکیم طوسی علم مدنی را وارد مرحلۀ جدیدی کرد و در صورت استمرار اندیشۀ او، شاید امروز شاهد شکوفایی بیشتر علم  نظر میبه

توان با بازخوانی علم مدنی حکیم طوسی و شناخت  مدنی در میان مسلمانان بودیم. گرچه این طرح تاکنون ناتمام مانده است، اما اینک می
 بندی نوینی متناسب با زمانۀ کنونی طراحی و ارائه کرد. های آن، صورتها و ضعفقوت

عنوان  شناسی علم مدنی در اندیشۀ طوسی است. علم مدنی طوسی، بهپردازد، فهم ماهیت و گونهای که این پژوهش به آن میمسئله
پردازد که ریشه در »طبیعت«، »شریعت« و »قراردادهای اجتماعی«  های ارادی انسان میهای حکمت عملی، به تحلیل کنشیکی از شاخه

توانند  شده توسط طوسی میها در پرتو نیازهای معاصر است؛ چرا که مفاهیم بنیادین مطرحدارد. ضرورت این تحقیق در بازخوانی این اندیشه
های مختلف امر اجتماعی از دیدگاه طوسی، فرصتی  های اجتماعی و فرهنگی ارائه دهند. بازشناسی لیهالگویی برای مطالعه و تحلیل واقعیت

 آورد. بندی نوین آن فراهم میئۀ صورترا برای بازسازی این علم و ارا
اجتماعی، اجتماع را موجودیتی فراتر    بعدی امرای و سهحکیم طوسی با طرح مسئلۀ »هیئت مستقل اجتماع« و تأکید بر ماهیت دولیه

بار در حکمت عملی خواجه و    تواند موضوع مستقلی برای شناخت علمی باشد. این نگاه نخستینکند که میاز جمع جبری افراد تلقی می
 (. 214- 213:  1371طوسی،  ) 1بیان شده و اساس علم مدنی او را شکل داده است اخلاق ناصریویژه در به

تبیین سه گانۀ علم مدنی »حکمی«، »شرعی« و »خطابی« از دیدگاه طوسی است که هریک با توجه به مبانی  نوآوری مقالۀ حاضر در 
های  ای جامع از کنشساز مطالعهتوانند زمینهپردازند. این سه سطح مکمل یکدیگرند و میاجتماعی می  خاص خود به مطالعۀ یکی از ابعاد امر

 انسانی باشند. 
  که   کرد  یبازخوان   یاگونهبه  را   یطوس  میحک  یمدن   علم  ۀمنظوم  توانیم   چگونه  که  دهد  پاسخ  سؤال  نیا  به  تا  است  آن  بر  پژوهش  نیا
تحلیلی و تکیه بر آثار طوسی مانند  -گیری از روش توصیفی . در پاسخ به این سؤال، پژوهش حاضر با بهرهکند  نییتب  را  یاجتماع  امر  ابعاد  بتواند

گانۀ آن در اندیشۀ اجتماعی  ، در پی ترسیم تصویری اجمالی از مبانی فلسفی علم مدنی و تحلیل انواع سهاساس الاقتباس و    اخلاق ناصری
کند و بستری  ای برای شناخت ابعاد امر اجتماعی طراحی میخواجه است. این تحقیق ضمن بازشناسی علم مدنی طوسی، الگویی منظومه

 آورد. های آتی در این حوزه فراهم میبرای پژوهش

 . پیشینۀ تحقیق2

شناسی کلی  طور خاص، آثار متعددی نگارش شده است که در یک گونهطور عام و اندیشۀ اجتماعی او بههای حکیم طوسی بهدربارۀ اندیشه
 ها را به چهار گونۀ زیر تقسیم کرد: توان آنمی

ق( اشاره کرد که به درخواست   1064سلطان العلما )  الاخلاق  حیتوضتوان به  از این جمله می  :یناصر   اخلاق   بر  یسنت  شروح(  الف 
به بازنویسی و شرح واژگان و    صرفا  سازی اخلاق ناصری برای همگان، آن را شرح داده است. این قبیل آثار  فهمشاه صفی و با هدف قابل

 اند. بندی علم مدنی او نپرداختهتوضیح مطالب اخلاق ناصری اختصاص دارند و به منظومۀ فکری خواجه و استخراج و صورت
 

 (. 214: 1371اشخاص انسانی در عموم و خصوص مختلف افتد« )طوسی، . »موضوع این علم، هیئت اجتماع اشخاص انسانی است و اجتماع 1



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 8  

( از جملۀ  1400)   غلامحسین ابراهیمی دینانی  گفتگو  لسوفیف  ی طوس   نیرالدینص   :خواجه  ۀشیاند  و   احوال  باب  در  ی کل  آثار(  ب
این آثار است. دینانی در یک فصل از این کتاب، گزارشی از برخی از آرای اخلاقی و سیاسی خواجه آورده است. همچنین مجموعه مقالت  

مقالۀ    57جانمایی هستند. از  ( در زمرۀ این آثار قابل1391)   همدانی   حسین معصومی   بشر  استاد( و  1390)   از عبدالله صلواتی  یپژوهخواجه
جواد طباطبایی با عنوان »خواجه نصیر و فهم اغراض حکمت عملی یونان« به حکمت عملی    منتشرشده در دو کتاب اخیر، تنها مقالۀ سید

داند.  است. البته طباطبایی فهم شارحان مسلمان از جمله طوسی از حکمت و اندیشۀ سیاسی و مدنی یونانی را نادرست میخواجه پرداخته  
نوعی محقق طوسی را آغاز دوران انحطاط حکمت  طباطبایی در دو اثر دیگر خود، فصولی را به اندیشۀ محقق طوسی اختصاص داده و به

 (. 274-251: 1386؛ طباطبایی،  204- 175: 1385عملی ایران دانسته است )طباطبایی، 
مرتضی   ی طوس ن یرالدینص خواجه  یاس یس ۀ شیاندتوان به از جملۀ این آثار می :خواجه  یاسیس ۀ فلسف و  شه یاند به ناظر آثار ( پ
اکبر علیخانی اشاره  راد، مقالت »کارهای سیاسی حکیم طوسی و هدف وی« قاسم تویسرکانی و »اجتماعات فاضله و غیرفاضله« علییوسفی

در طوسی  حکیم  تأملات  دربرگیرندۀ  فقط  آثار  قبیل  این  حوزه  کرد.  سایر  در  وی  اندیشۀ  به  و  هستند  سیاسی  مسائل  اجتماعی  باب  های 
 اند. نپرداخته

  ی اجتماع ۀ شیاند به ناظر یها کتاب از یفصول  ای مقالت  شامل  آثار  ل یقب   نیا :خواجه  ی اجتماع یۀنظر  و  شهیاند به  ناظر آثار( ت
»از  اندعبارت  آثار  نیا  از   یبرخ .  هستند  مسلمان  متفکران   یرضو   ابوالفضل  دی س  «یطوس  نیرالدینص   خواجه  نظرگاه  در  یاجتماع  طبقات: 

(؛ »تاریخ  171-139:  1385)  اسلام« نوشتۀ جمعی از محققان پژوهشگاه حوزه و دانشگاه  در  یاجتماع   تفکر  خی»تار   ؛(91-116:  1389)
-293:  1393محمد ثقفی )   شناختی عالمان مسلمان« سیدهای جامعه( و »نظریه134-119:  1390)   شناسی« تقی آزادارمکیتکون جامعه

هایی از اندیشۀ  نگاری اندیشه، بخش(. در این آثار که قرابت بیشتری با موضوع نوشتار حاضر دارند، نویسندگان با اتخاذ رویکرد تاریخ317
اند و  های علم مدنی خواجه ارائه نکردهواره از اندیشۀ اجتماعی و مبانی و گونهاند، اما تصویری نظاماجتماعی حکیم طوسی را گزارش کرده

 این هدفی است که نوشتار حاضر در پی تحقق آن است. 

 شناسی . مفهوم3

 . حکمت 1ـ3
های حکمی، بسته به  گزاره  .پردازدیم   ا یاش  ی نی قیبه شناخت    ، یروش برهان   با   است که  ی نظر   حکمت در میراث دانشی جهان اسلام، معرفتی

های نامقدور یا غیرارادی،  شوند. موضوع حکمت نظری پدیدهموضوع مورد بررسی، به دو دستۀ »حکمت نظری« و »حکمت عملی« تقسیم می
 . (67:  1970فارابی،  )  است های ارادیهای مقدور یا هستیو موضوع حکمت عملی پدیده

 یحکمت عمل. 2ـ3

ی  صورت کل به  یانسان  یاراد  یایمطالعۀ اش  یدر پ  یاست که با روش برهان   یدانش (  141ق:    1413فارابی،  )  یا علم انسانی  عملی  حکمت
)ابن مسلمان  192- 189:  1371سینا،  است  عملی حکمای  حکمت  از  (.  پیش  البته  است.  شده  بنا  انسانی  کنش  قانون جهانی  براساس 

 . (33:  1403شریعتی،  )  حکمیان مسلمان، حکمت عملی فقط بر فضیلت تمرکز داشته است
های ارادی دانست؛ یعنی هر آنچه تحقق آن متوقف  ها و هستیتوان به زبان معاصر دانش اجتماعی، موضوع حکمت عملی را پدیدهمی

ها  های حاضر، مانند هنجارها، ارزش های پیشین باشد یا حاصل کنش انساناراده و کنش انسانی بوده و هست، اعم از اینکه مربوط به نسلبر  
 (. 53: 1392پارسانیا، )  نظام و نظام اجتماعیکار، نقش، خردهپذیری، تقسیمهایی نظیر جامعهو واقعیت

و تشخیص هستی بر شناخت  از غیرارادی، نوعی دستهحکمت عملی علاوه  ارادی  پدیدههای  از  ارائه  بندی کلان  نیز  را  انسانی  های 
های  کند. اساسا  غایت حکمت عملی و دانشجانمایی می « رهای نامعتبدر مقابل »هستی  «رهای معتبها را در دو گونۀ »هستیدهد و آنمی



 

 

9
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

های پیشینی آن، یعنی شناخت  بندی دوگانه مهم دانست و انگیزۀ دستیابی به این غایت، گاماجتماعی ذیل آن را باید همین ارائۀ دسته-انسانی 
شناسی با ارجاع به مفهوم سعادت و مقدمات تحصیل آن  های ارادی را ضروری ساخته است. معیار محوری این گونهبندی هستیو صورت

یافتن بر معرفتی یقینی در این موضوعات  حکمیان مسلمان، مطالعۀ کنش انسانی در حکمت عملی را صرف دست رونیا  از تنظیم شده است.  
 (. 105: 1368سینا، اند )ابنبختی دانستهدانند، بلکه این معرفت را مقید به عمل برای دستیابی به سعادت و نیکنمی

اخلاق،    بی تهذشامل سه حوزۀ دانشی مکمل )پردازد و  سوی کمال میبه  ها آنهای ارادی انسان و هدایت  حکمت عملی به شناخت کنش
و    کندیخانواده عمل م  تی ر یمد  ی برا  یاهیپا   عنوانبهاخلاق    ب ی. تهذاندوستهیطور متقابل به هم پ بهاست که    ( مدن  است یمنزل و س   ری تدب

  یهاد و خانوادهن کمیعمل    امعهفرد و ج  انیم   ی پل  عنوان به  زیمنزل ن   ر یاداره کند. تدب  درستیبهاش را  خانواده  تواندیم   ی اخلاق  لی با فضا  یفرد
نت  استی س  ،درنهایت مؤثر در جامعه هستند.    یهاانسان  ت یترب  سازنهی سالم زم با تهذ  رهیزنج   نیا جۀ  یمدن  که  و مد   بی است    ت یر یاخلاق 

فرد و هم جامعه را    مکه ه دهدیارائه م  یانسان  ی جامع به زندگ  یکردی و رو شود یمنجر م  داری منسجم و پا  یاجامعه جاد یخانواده، به ا  ح یصح
 . کندیم  تیهدا  یتعال سمتبه

 . علم مدنی 3ـ3

شود. این علم  مسلمان به دانش تنظیم روابط اجتماعی و بررسی قوانین و رفتارهای انسان در جامعه اطلاق می  متفکرانعلم مدنی در اندیشۀ  
عقل، اخلاق و شریعت    براساس آمیز در جامعه  های حکمت عملی است و هدف آن ایجاد نظم، عدالت و همزیستی مسالمتیکی از شاخه

های اسلامی و فلسفۀ یونانی، مبانی علم مدنی را برای تحلیل ساختارهای اجتماعی و هدایت جامعه  متفکران مسلمان با الهام از آموزه  است.
آراء اهل  گذاران علم مدنی در جهان اسلام، این علم را در  عنوان یکی از بنیانفارابی به.  اندسوی سعادت فردی و جمعی گسترش دادهبه

عقل و فضایل اخلاقی مدیریت شود و    براساس شرح داده است. او معتقد بود که جامعه باید  احصاءالعلوم  و    ده، تحصیل السعامدینۀ فاضله
از دید فارابی، موضوع علم مدنی بررسی اساس، ترکیب و انواع مجتمع بشری و غایت انسان  هدف اصلی آن دستیابی به سعادت حقیقی باشد.  

 (. 12ق:  1413و راه دستیابی به این غایت است )فارابی،  
کند. او بر اهمیت تربیت  عنوان بخشی از حکمت عملی معرفی می، علم مدنی را بهالشفاءسینا نیز در آثار خود، از جمله در کتاب  ابن

باید   و معتقد است قوانین اجتماعی  تأکید دارد  و نقش حاکمان در هدایت جامعه  تنظیم شوند    براساس اخلاقی  انسانی و عقلانی  طبیعت 
 (. 1952سینا، ابن)

عدالت    تحقق  هدف این دانشکند. شناسی ایجاد میعلم مدنی در اندیشۀ اندیشمندان مسلمان، پیوندی میان اخلاق، سیاست، و جامعه
 است.  اصول عقلی و دینی براساسجامعه سعادت و 

 اجتماعی . امر 4ـ3

های مختلفی استفاده شده است. از جملۀ این  شناسی برای تمایزبخشی هستی اجتماعی از هستی فردی، از مقولهدر ادبیات نظری جامعه
اشاره کرد. هرکدام    6«و »امر اجتماعی  5« ، »نظام اجتماعی4، »جهان اجتماعی«3اجتماعی«   ، »امر2، »جامعه«1توان به »اجتماع« ها میمقوله

مقوله این  مبانی  از  بر  مبتنی  دورکیم  امیل  مثال،  برای  دارند؛  نیز  خاصی  فلسفی  مبانی  در  ریشه  خود،  خاص  تعریف  داشتن  بر  افزون  ها 
عنوان  اصطلاح واقعیت اجتماعی را به  -بودن بیرونی-شناسی اثباتی و با تأکید بر عینیت هستی اجتماعی  شناسی رئالیستی و معرفتهستی

 
1. Community 
2. Society 
3. Social Reality 
4. Social World 
5. Social System 
6. The Social 



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 10  

ای است که بتواند از خارج  نشدهشده یا ثابتکند. از دید دورکیم »واقعیت اجتماعی هرگونه شیوۀ عمل ثابتشناسی ارائه میموضوع علم جامعه
:  1383دورکیم،  « )فرد را مجبور سازد یا اینکه در عین داشتن وجود مخصوص و مستقل از تظاهرات فردی در سراسر جامعۀ معینی عام باشد

معرفت37 و  ایدئالیستی  مبانی  بر  ابتنا  با  شوتز  آلفرد  برجسته(.  با  تفسیری،  ذهنی هستیشناسی  و  معنایی  ابعاد  موضوع    سازی  اجتماعی، 
  کنند،یم یکه در آن زندگ یکسان  یجهان مشترک است که تمام   کی  یجهان اجتماعداند. از دید شوتز » شناسی را جهان اجتماعی میجامعه

ساختار    کی   یجهان اجتماع(. به بیان دیگر،  82:  1967شوتز،  )  «می کنیرا درک م   گریکدیما  اشتراک،    ن یا  قیو از طر   درن گذامیبه اشتراک  
 . اندمشترک ساخته  یهاتعاملات روزمره و تجربه قیاست که افراد آن را از طر  یذهن 

نوعی  تری است و بههای ناظر به هستی اجتماعی، مقولۀ »امر اجتماعی« اصطلاحی است که واجد دامنۀ معنایی گستردهاز میان مقوله
تعاملات، ساختارها    تی به کل  یامر اجتماعهای اجتماعی تلقی کرد. در یک معنای اولیه،  دهندۀ سایر مقولهای عام و پوششتوان آن را مقولهمی

های اجتماعی خرد )کنش اجتماعی(  دربرگیرندۀ پدیدهمقوله   نی. اشودمیاطلاق    یو مناسبات انسان   اتی تجرب دهندۀ  شکل  یاجتماع  یو معان
اجتماعی شامل هر وضع، رابطه، رویداد یا   امر» گیرد.و کلان )ساختارهای اجتماعی( و نیز ذهنی )ارزش اجتماعی( و عینی )نهاد( را دربرمی

 (. 355:  1366ساروخانی،  ) «سازد یمای از حیات اجتماعی را متجلی  بود که به هر صورت جنبه هر واقعیتی خواهد

 ها؛ مبادی، چیستی و انواع علم مدنی در اندیشۀ حکیم طوسی. یافته4

 . مبادی علم مدنی 1ـ4

ها را  های معرفتی آنداند. به نظر وی مبادی علوم که بنیانحکیم طوسی هر علمی را متشکل از اجزائی مانند موضوع، مبادی و مسائل می
 هاآن  از  علم  آن  هایبرهان  هک  است  قضایایی  علم،  گیرند. از دید او مبادیدهند، قبل از علم و بیرون از علم مورد بحث قرار میشکل می

 از   قضایا  آن  اینکه  یا  ها استآن  وضوح  جهت  از  یا  اقامۀ برهان،  عدم  این  شود.نمی  اقامه  برهان  قضایا  آن  بر  علم  آن  در  اما  آید،دست میبه
خواجه با تأکید بر اهمیت فراوان این مبادی در    .(427:  1380طوسی،  )  است  علم  این  از  فروتر  یا  ترعلم دیگری هستند که بلندپایه  مسائل

یا بنای دیگری را    ارکان  را  مبدأ  آن  هک  سیک  با  تواندنمی  علمی نظریۀ خود را بر این مبادی استوار کرده باشد،  صاحب  علم، بر آن است که اگر
  یا  همۀ علوم  شامل  عام  مبادی.  شوند این مبادی به دو دستۀ عام و خاص تقسیم می  . (429همان:  )   ند ک نزاع  برای آن علم اتخاذ کرده باشد، 

  است   بالفعل   یا  علوم،  در   عام  مبادی  شود. استعمالاجزای آن می  از   بعضی  یا  علم  اجزای یک  جمیع   شامل   نیز یا  خاص  شود. مبدأمی  علم  چند
  شخصی   شود، اما در صورت انکار یکی از واضحات از سوینمی  تصریح  معمول    اربودنکآش  خاطربه  عام،  بالقوۀ مبادی  استعمال.  بالقوه  یا

  آغاز در بالفعل، عام مبادی   این از شود. برخیکار گرفته میآید. اما برخی از مبادی بالفعل در علم بهبالقوه سخن به میان می مبادی  از معاند،
  در   مبتنی باشند،  غیربیّن  مبادی  بر  هک  علومی  (. از دید حکیم طوسی، مسائل429همان:  )   شوندمی  بیان  مسائل  اثنای  در  نیز  برخی  و  علوم

  شرطی،   هایقیاس   این  در.  باشند  حملی  هایقیاس   صورتبه  است  نک مم  ظاهربه  اگرچه  هستند،  اقترانی  شرطی  هایقیاس   صورتبه  حقیقت
از  .  بود   ها حق خواهندآن  لزم   مسائل  باشند،  حق  مبادی   اگر  یعنی   اند؛مسائل  همان  دقیقا    هاآن  تالی  و  هستند  مبادی  وضع  بر   مشتمل  مقدم

 . (434همان: )  است  مبادی وضع به مشروط یقین  صورت به علوم،  گونهاین نتایج رواین
همۀ    متمم  هک  ها را روشن کند. این علمها در مبادی عام خود نیازمند دانشی هستند که مبادی آندانشبه نظر حکیم طوسی، همۀ  

شود  نمی  تمام   آن  بدون  علمی  هیچ  شود؛ بنابراین می  تساب ک ا   علوم  در  هک است  هایی همۀ یقین اطلاق  است، مقتضی  مطلق صورتبه  هاعلم
کند که فلسفۀ شوند. البته وی خاطرنشان میداند که همۀ علوم به آن منتهی میحکیم طوسی این علم را »مابعدالطبیعه« می  .(434)همان:  

  نویسد: »علممی  یناصر   اخلاق(. خواجه در  438همان:  )  یک از علوم جزء فلسفه نیستندکند و هیچمبادی و مقدمات علوم را تأمین می
  و   نندک   آن  از   بحث   علم   آن  در  هک  بود  مسائلی   و  بود   نتواند   غیرواضح   مبادی  را   او  و  اوست   با  همۀ علوم  انتهای  ه ک  مابعدالطبیعه آن علم باشد 

های علمی، مبتنی بر مبانی فلسفی هستند و (؛ بنابراین تمام علوم و نظریه47:  1391باشد« )طوسی،    مقصور  آن  بر  علم  این  تمامیت  خود



 

 

11
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

رو، حکیم طوسی در آثار مدنی خود اهتمام خاصی به  پردازی در علم باید به این مبانی توجه ویژه شود. از اینپیش از ورود به علم و نظریه
 شناسی علم مدنی خود را منقح کرده است. شناسی و معرفتشناسی، انسانمباحث فلسفی داشته و مبادی هستی

ها سخن گفته است. نظام فلسفی  تفصیل از آنای استوار است که در آثار فلسفی خود بهعلم مدنی طوسی بر مبادی و اصول موضوعه
اساس علم مدنی او بر اصولی مانند غایتمندی خلقت،  های حکمت اشراق است. براینحکیم طوسی مبتنی بر حکمت مشاء و برخی از نوآوری

ها، اثبات نفس ناطقۀ انسانی، تجرد نفس ناطقه، وحدت نوعی انسان، قوای  بودن واقعیت، علیت میان پدیدهمراتب هستی، ذومراتبسلسله
های او استوار است. یکی از مبادی مهم  عاقله و عاملۀ انسان، تبیین کمال، سعادت، خیر و فضیلت، اثبات اختیار انسان و هدفمندی کنش

مستقل اجتماع در برابر اجزا و افراد« است.  -صورت -بار مطرح کرده است، مسئلۀ »اثبات هیئت  علم مدنی خواجه که ظاهرا  برای اولین
اجتماع  مخصوصی فراسوی جمع جبری افراد است. از دید وی،    ئتی هطوسی در تأملات خود در حکمت عملی دریافت که جامعه دارای  

(؛ بنابراین  279همان:  افراد آن جامعه است )  تکتک  یژگیاست که متفاوت با و  ی خاص  هیئتحکم و    یب آن از افراد، دارایترک   دلیلبه  یانسان
اساس  تواند متعلق شناخت انسان باشد و براساس آن دانش مستقل »حکمت مدنی« شکل بگیرد. براینآثار میاین موضوع مستقل و دارای  

است: »حکمت مدنی و آن علم این است که ... نظر بود در قوانین کلی که مقتضی مصلحت عموم بود از آن جهت که به تعاون متوجه    نوشته
 1« بر وجه اکمل  شود  شانیا  لیافاع  مصدر  و  دیبود جماعت را که از جهت اجتماع حاصل آ  یئت یهعلم    نی ا  موضوعباشند به کمال حقیقی. و  

بر  254همان:  ) آن  تأثیر  و  جامعه  آحاد  فراسوی جمع جبری  اجتماعی  یا صورت  هیئت  بر وجود  ناصری،  اخلاق  از  فراز  این  در  (. خواجه 
کند. از دید حکیم طوسی، این هیئت از اجتماع انسانی که فراسوی مناسبات اجتماعی وجود دارد، موضوع  های اجتماعی تأکید میکنش

 و اصالت و استقلال آن است.  2« دهد. به بیان دیگر، علم مدنی ناظر به »امر اجتماعیحکمت مدنی را تشکیل می

 . چیستی علم مدنی2ـ4

در رسالۀ   نصیرالدین طوسی  و فهرستبه  الحکمة  اقسامحکیم  موجز  به ذکر  صورت  اقسام حکمت  44وار  از  دانش  قسم  است  و    پرداخته 
 (. 526ق:  1405طوسی، )

  اعتباره  ب  پس،  هست  هکچنان  ،ستا  زهایهمۀ چ   دانستن  ،متکح   و  علم  چوننویسد: »طوسی در تعریف حکمت و تقسیم کلی آن می
  یبشر   اشخاص   ی اراد  ات کحر   بر  موقوف   آن  وجود  آنکه  یک ی:  نداقسم  دو  موجودات  و   ،اقسام   آن  حسببه  شود  منقسم  ، موجودات  انقسام
  را   آن  و   اول  قسم ه  ب  علم  یکی:  ودب  قسم   دو  ز ین  موجودات  هب  علم  پس  .بود  جماعت  ن یا  ریتدب   و  تصرف  هب   منوط  آن   وجود  ه چآن  ؛ و دومنباشد

 (. 38: 1391طوسی، « )خوانند  یعمل  متکح را آن و دوم قسم هب علم یگر ید و ؛خوانند  ینظر  متکح
ی«  بشر  یبای ده و افعال ز یاعمال پسندشناسی حکمت عملی »شناسی، برای تعریف و گونهطوسی در بیان ملاک و مبنای فلسفی انسان

ی  هادانشی این افعال،  شناسگونهدارای انواع مختلف است و به همین دلیل، براساس    . از دید او این اعمال و افعالدهد یمرا مبنا قرار  
را از هم تفکیک    هاآنی  درستبهکه باید    دارد  ی های مختلفلیهی انسان  هاکنشاجتماعی مختلفی شکل گرفته است. به نظر طوسی، افعال و  

ا از ذات  ی  ،شوند یم  یدربارۀ امور و احوال نوع بشر   یک نظام فکر ی  یر یگشکل  که موجب  یبشر   یبایده و افعال ز ی اعمال پسندکرد. از دید او  
 : ندی آید م یپد   یو قرارداد یک حالت وضعی ا از ی  رندیگ یعت انسان سرچشمه م یو طب

آداب و    ینش است که با تحولت روزگار و دگرگون ی است و بیرت و سیعقول اهل بص   ی مقتضا  ،شودیم انسان ناشی  عت  یآنچه از طب  .1
که از نوع انسان    یاراد  یمصلحت کارها  شناخت  ین ی یعحکمت عمل  . است  ی« حکمت عمل» ن همان اقسام  یو ا  شودیها دگرگون نم روش 

 
  س هیدر مقا  ریخواجه نص    ...کندمی حیمحبت تص ر ژهیو   گاهیبه جا  یاجگماع یو تحقق همبس گگ گریکدیبا   جامعه  افراد  فیتأل  تیفیک حیدر تش ر  ریخواجه نص  » .1
  نی باش  د،  ن گریکدیبه   جامعه  برآمده از محبت افراد  یاجگماع فیو تأل  یکه اگر همبس  گگ  کندمی  حیتص  ری...  همبس  گگ  جادینقش عدالت و محبت در ا  انیم

:  1401خانی،  )  «اس ت  یو مص نوع یاتحاد تص نع کیباش د    یاجگماع  ةنلاعاد  نیبه قوان  الگزام  ًً برآمده ازص رفاًاما اگر   ،اس ت  یقیو حق یعیاتحاد طب کی  یاتحاد
93). 

2. The Social 



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 12  

ها  که انسان  شود  یدن به کمال یو موجب رس منجر شود    اخرویو    یو ی دن   یدرمورد احوال زندگ  یک نظام فکر یکه به    یاگونهبه؛  شوندیم   صادر
 . روند یسوی آن مبه

 : دو قسم استز بر ین یحکمت عمل 
 ت. هر فرد اس   یکه مربوط به احوال شخص  یعلم به مصالح. 1
 : شودیم م یز به دو بخش تقسین گروه نی. اکندیم   یطور مشترک زندگاست که انسان با آنان به  یتیکه مربوط به جمع  یعلم به مصالح  .2

 . کنندیم  یطور مشترک زندگک منزل بهیکه با انسان در   یت یجمع. 2-1
،  ب اخلاقی تهذ:  بر سه قسم است  یحکمت عمل؛ بنابراین،  کنندیم  یزندگ(  کشور،  میاقل،  شهرمدینه )ک یکه با انسان در    یت یجمع .  2-1

  قوانین و   استخراج  و  صناعات  »استنباط  عملی   عقلۀ  واسطبهدن. منبع این سنخ از معرفت، عقل عملی است. انسان  است می سو    ر منازل ی تدب
 (. 21:  1390طوسی،  « )باشد  افضل وجه بر او تعیش تا  ندک  مدنی و منزلی  مصالح

عت  یذات و طب  نه  هاآنکه مبدأ پیدایش   کندیم را بررسی    بشراز   دیگریاعمال و احوال  سنخ دیگری از دانش اجتماعی نیز وجود دارد که  
  ی اگر ناش  « گویند، اما ورسومآداب» آن را  باشد ی اهدنظر عفاقتاز ا یناش  اگراست. این سنخ دانش خود دو دسته است:  قرارداد ، بلکه انسان

 : اندبر سه دسته که خودند  یگوی«  س الهینوام »  آن را ،امبر و امام باشدیپ  مانند   یدۀ شخص بزرگ یو عق رأیاز 
 ؛هاتک افراد است مثل عبادات و احکام آنآنچه مربوط به تک الف(
 ؛مثل ازدواج ،مشترک انسان با اهل منزل اوست   ینچه مربوط به زندگب( آ
 . هااستیر و سیمثل حدود و تداب  ،وطنان استو هم انیگر همشهر یمشترک انسان با د  ینچه مربوط به زندگپ( آ

و با    شودیده م ی نام«  وضع و قرارداد»ست،  ین  یطبع انسان ن سنخ اعمال و رفتار، تنها  یش ایدای پ  أمبد  ؛ زیراندیگو یم  «علم فقه»  ن سه رایا
. این سنخ از معرفت داخل در حکمت عملی  ابندی یمتغییر  ز  ین قراردادها ن یا  ،هاانسان  ی زمانه و زندگ   ،ها تلم  ،ها دولت  تبدلتتحولت و  
است    یامور   اتیو کل  یعقل  یایقضا  دربارۀق  یتحقلسوف فقط در  یم و فیرا نظر حکیز   ؛گنجندیم  یاجمال  در مباحث حکمت عمل  نیست، اما

  الاقتباس   اساس در  .  (41:  1391،  طوسی )  شودیندارد و با اندراس ملل و انصرام دول، مندرس و متبدل نم  یم آن راه یکه زوال و انتقال به حر 
  اموری  -غیرآسمانی –توب  کغیرم  عام  شرایع  در  لیات . کجزئیات  و  لیات: کهستند  نوع  دو  بر  امور   »این  است:   ها آمدهسنت  و  در باب شرایع

  فرعی  امور.  اند کرده  بیان  را  هاآن(  ع)  انبیا  تب ک  هک  است  اموری  توب،ک م  عام  شرایع.  پذیرندمی  را  آنعقلا     وحکما     اندیشمندان،  هک  است
 (.609: 1380طوسی، « )انددرآورده  فعلیت   به قوت حالت  از را هاآن فقیه مجتهدان  هک هستند اموری هااین

 شناسی علم از منظر حکیم طوسی را در جدول زیر نشان داد. توان گونهبراساس آنچه آمد، می
 

 ویژگی معرفتی  گستره اجزای علم  تقسیم ثانوی  تقسیم اولیۀ علم 

 نظری

    ریاضی 
    طبیعی 
    الهی 

 عملی 
ریشه در  
 طبع دارد 

 علم تهذیب اخلاق 
ثابت و   

 تغییرناپذیر 

حقیقتا  از اقسام  
آور  حکمت و یقین

 است. 
 علم تدبیر منازل 

 سیاست مدن 



 

 

13
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

  ریشه در
 وضع دارد 

 اتفاق رأی جماعت 
 ورسوم( )آداب

 
حسب  به

جوامع تغییر  
 کند 

در صناعت خطابه  
در اطراف آن بحث  

 شود. می

براساس رأی بزرگ  
 )واضع دارد( 

)علم نوامیس  
 الهی( 

 مربوط به 
 فرد

 عبادات و 
 احکام

علم 
 فقه

حسب واضع  به
 تغییر کند 

اجمال  از جملۀ  
حکمت است، اما  
تفصیلا  داخل در  

 حکمت نیست. 
 

  به مربوط
 منزل 

 مناکحات 
 معاملات 

مربوط به شهر  
 و اقلیم 

 حدود و 
 سیاست 

 شناسی علم از منظر حکیم طوسی . گونه 1جدول 

 مدنی . انواع علم 3ـ4

های نوع انسان بر سه قسم است و از  های انسانی، کنشگانۀ کنشبراساس مبادی سهگفت    توانیماز حکیم طوسی آمد،    آنچهبا توجه به  
طور خاص در سه سطح شکل گرفته است که از هویت، منبع و روش متفاوتی  طور عام یا »علم مدنی« بهاین طریق علوم عملی و انسانی به

 شود: گانۀ علم مدنی تشریح میبرخوردار است. در ادامه انواع سه
 . علم مدنی حکمی 1ـ3ـ4

گاهانۀ انسان میعنوان زیرمجموعۀ حکمت عملی به شناخت آن دسته از کنشعلم مدنی به پردازد که ریشه در طبیعت و  های ارادی و آ
شود که »نظر بود در قوانین کلی که مقتضی مصلحت عموم بود از آن جهت  خلقت انسان دارد. در این سطح »علم مدنی حکمی« تولید می

بایست از  (؛ بنابراین علم مدنی حکمی از سنخ علوم عقلی است که می254:  1391طوسی،  « )که به تعاون متوجه باشند به کمال حقیقی
  ( تا قوانین کلی که مقتضی مصلحت عموم و متوجه کمال حقیقی انسان است377- 374:  1380طوسی،  )  روش حد و برهان پیروی کند

 ( حاصل شود.254: 1391طوسی، )
  شناختی »وحدت نوعی انسان« استوار کرده است؛ براساس این اصل، نفوسحکیم طوسی مبنای فلسفی بحث فوق را بر اصل انسان

  نفوس   اند و دارای طبیعت و فطرت واحد هستند. در این نظر، اختلاف در عوارض و برخی اخلاقیات و امزجه، اختلافنوعک  ی   همه   انسانی 
 (. 258:  1376؛ شعرانی،  281ق:   1422طوسی، ) لزم عرض در نه  است مفارق عوارض  در و ذات در  نه است عرضی  امر در

مثابۀ موضوع مطالعه و شناخت، ریشه در طبیعت و سرشت انسان  به نظر حکیم طوسی، اگر مبدأ »مصالح اعمال و محاسن رفتار« به
رو سه دانش »اخلاق«، »تدبیر منزل«  تواند شناسایی و تفصیل داده شود. از اینواسطۀ عقل صاحبان بصیرت و اهل تجربه میباشد، بهداشته  

ها تغییر و تحول به جهت اختلاف ادوار و تقلب سیر ایجاد نشود و چون گیرد که حقیقتا  حکمت هستند؛ زیرا در آنو »سیاست مدن« شکل می
  و  زوال  هک  امور  لیاتک  از  تفحص  و  عقول  قضایای  تتبع  بر  است  مقصور  یمکشوند؛ زیرا »حثابت و تغییرناپذیرند، از اقسام حکمت محسوب می

توان فهمید که این  (. از این بیان می40:  1391نگردد« )طوسی،    متبدل  مندرس   دول  انصرام  و  باندراس ملل  و  نشود  متطرق  بدان  انتقال
پردازند، یقینی هستند؛ بنابراین در این مورد طوسی به فارابی  ها میات و امور مشترک در طبیعت همۀ انسانها چون به کلیدسته از دانش

شود و حکمت عملی را در حد »کلیات« و نه جزئیات زندگی و حیات بشر، برآمده از عقل و مبتنی بر طبیعت و بدون شریعت ممکن  نزدیک می
بر فنی از فنون  داند و در مقدمۀ آن میرا از سنخ حکمت می  یناصر   اخلاقرو، او کتاب  داند؛ از اینمی نویسد: »مضمون کتاب مشتمل 

:  1391مطالعۀ آن رغبت افتاد« )طوسی،    موافقت و مخالفت مذهبی و نحلتی تعلق ندارد. طلاب فواید را با اختلاف عقاید به  حکمت است و به 
های  های اجتماعی را داشت، بلکه فقط به تحلیل »اصول« کنشتحلیل و تبیین همۀ پدیدهتوان انتظار  (؛ بنابراین، از علم مدنی حکمی نمی35



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 14  

پردازد. به این ترتیب این سطح از علم مدنی فقط به دنبال کشف  ها، میهای اجتماعی مرتبط با نوع بشر و مشترک همۀ انسانانسانی و پدیده
تبیین سطح  این  درواقع  است.  واقع  با  مطابقت  اصل  بر  مبتنی  لیهواقعیت،  توضیحکنندۀ  و  اجتماعی  معرفت  زیرین  و های  نیروها  دهندۀ 

بیان  یسازوکارهای عل  و  انسان  توانمندیظرفیتکنندۀ  در نظام کنش  و  از وظایف حکمت عملی،  انسان  در ذات    اجتماعی  هایها  است. 
چگونگی ارتباط آن با سعادت آدمی و تبیین رابطۀ  ساخت نظریۀ »مصلحت عمومی« و تعیین حدود و نسبت آن با مفهوم نفع خصوصی و  

 اعتبار و تکوین است. 
کنند، برای تحقق در  های زیرین که در درون خود قابلیت و ضرورتی را حمل میاما این تمام نظام حیات اجتماعی انسان نیست. آن لیه

های  ای از کنشای بالفعل، به عوامل بیرونی و علل اعدادی وابسته هستند؛ بنابراین امکان تحقق دستهشدن به پدیدهجهان اجتماعی و تبدیل
ها را باید در سطح دیگری از علم مدنی جستجو کرد. سطحی که بتواند  های اجتماعی بر پایۀ »وضع« و قرارداد وجود دارد که آنانسان و پدیده

 حال بتوان به آن اعتماد کرد.به قلمرو جزئیات مصالح اعمال و محاسن رفتار و برنامۀ زندگی وارد شود و درعین
 . علم مدنی شرعی 2ـ3ـ4

دهد. لیۀ بنیادین برای  های ثابت و متغیر جهان اجتماعی را پوشش نمیطور که آمد، گسترۀ »علم مدنی حکمی« تمام جزئیات ساحتهمان
بایست در سطح دیگری از  های انسانی ریشه در قرارداد دارند و میتحقق اجتماعی نیازمند علل اعدادی است و به همین دلیل برخی از کنش

علم مدنی که توانایی ورود به »قلمرو جزئیات مصالح اعمال و محاسن رفتار و برنامۀ زندگی« را دارد، بررسی شوند. در این صورت است که  
باب نسبت حکمت عملی و فقه همین نظر را دارد. از دید وی کلیات بخش عملی »ملت«   آید. فارابی نیز درکار مینوامیس الهی و علم فقه به 

  کند است و تحت آن فلسفۀ عملی فقه و شریعت قرار دارد که جزئیات مباحث و مفاهیم کلی در علم مدنی را بیان می در فلسفۀ عملی مندرج
تنها ناظر به کلیات افعال و ملکات ارادی و عوارض کلی آن، بلکه ناظر به فروع قوانین و (؛ بنابراین فقه نه52و    47-46م:    1991فارابی،  )

 های زمانی و مکانی و فردی و جمعی مرتبط است. افعال مدنی است که به شرایط خاص و موقعیت
صورت توأمان به معاش و معاد گره خورده است، وجود  به عقیدۀ حکیم طوسی، از آنجا که حیات و سعادت انسان و زندگی اجتماعی او به

احکام و قوانینی که افزون بر تعیین کلیات و امور انتزاعی حیات انسان، به سعادت انسان و مصلحت عموم در معاش و معاد توجه داشته  
گیرد؛ چرا که نظام زندگی انسان و صلاح و سعادت عامه در  باشد، امری ضروری است. طوسی از این بحث ضرورت بعثت انبیا را نتیجه می

شود که اگر توجه فقط به امور دنیوی و گذران روزمرۀ معیشت  شود. حکیم طوسی در ادامه متذکر میدنیا و آخرت جز با پیامبران کامل نمی
گونه هستند. اما اگر سعادت عامه و صلاح عموم  که در واقعیت برخی از جوامع اینضروریه اکتفا کرد؛ چنان  توان به جامعۀزندگی باشد، می

 (. 1041:  1386طوسی،  ) مردم در دنیا و آخرت توأمان درنظر گرفته شود، در حیات اجتماعی به نبوت و احکام شریعت نیاز است
  مانند   عقلی،  امکاح  به  تعلق  برخی   و  معاملات؛  و  عقود  مانند  دارد،  اوضاع  به  تعلق  بعضی  گوید: »سیاست،نیز می  یناصر   اخلاقطوسی در  

  بر غیر،  او  تقدم  چه  نماید؛  قیام  نوع  دو  این  از  یک ی  به  معرفتی  فضل  و   تمییزی  رجحانبی  هک  نرسد  را  سک هیچ  و  مدینه؛  ترتیب   وک  مل   تدبیر
  او  تا  دیگران  از بود  ممتاز   الهی   الهام  به  هک باشد  احتیاج  شخصی   به  اوضاع  تقدیر  در  ند. پسک   تخالف  و  تنازع  استدعای  خصوصیتی   وسیلت بی
  و  خوانند  شارع  را  او  محدثان  عبارات  در  و  الهی  ناموس   را  او  اوضاع  و  اند،گفته  ناموس   صاحب  قدما  عبارت  در  را  شخص  آن  و  نمایند،  انقیاد  را

آن  و شود، میسر  ایشان میلکت را او تا دیگران از بود ممتاز  الهی تأیید  به هک افتد احتیاج شخصی به امکتقدیر اح در شریعت... . و را او اوضاع
طوسی،  « )امامت  را  او  فعل  و  امام  را  او  محدثان عبارت  در  وک  مل   صناعت  را  او  امکاح  و  اندگفته الطلاق علی  ملک قدما  عبارت  در  را  شخص

و در یک وحدت هماهنگ می253:  1391 با هم  بنابراین حکمت و شریعت  باشند و صاحب  توانند عهده(؛  دار مدیریت جامعه و سیاست 
 جا با هم دارد. ناموس، کسی است که این دو را یک

توانند سیاست و جامعه را مدیریت کنند، این است که طوسی در جای  شاهد دیگری نیز بر این مدعا که حکمت و شریعت در کنار هم می
از کتاب   انواع  ، طبقهیناصر   اخلاقدیگری  براساس  تقسیم  و آن  دارد  تقسیم اول کتاب  با  تفاوت بسیاری  آورده که  از علوم  بندی دیگری 

 های انسان است. سعادت



 

 

15
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

 ی؛اله علم ؛ی عیطب  علمی؛ اضیر  علم ؛منطق علم؛ اخلاق بیتهذ  علم دار آن است:ی: این علوم عهدهنفسان ت اسعاد. 1
 ؛نجوم علمو  طبعلم  :یبدن ت اسعاد. 2
طوسی،  ( )مساحت و حساب ،  تابت ک  نحو، بلاغت ، ادب )مانند ظاهر علوم و (لی تنز   ،اخبار ،لامک ، فقه)  عتیشر  علومی: مدن  تا سعاد .3
1391  :154 .) 

شود، زمانی که حکیم طوسی از علوم مرتبط با سعادت مدنی و مرتبط با حال ملت، دولت، امور معاش و جمعیت  که مشاهده میچنان 
 کند. گوید، از علوم شریعت مانند فقه و کلام و اخبار و تفسیر قرآن و علوم ادبی که مقدمۀ فهم شریعت است، یاد میسخن می

های انسان  واسطۀ وضع پیامبران و امامان به چیستی و چگونگی کنشنوامیس الهی یا شریعت عملی آن قسم از دانش مدنی است که به
در فصول میمی طوسی  از:  پردازد. محقق  است  عبارت  شریعت  که  معاشرت،  1گوید  کیفیت  معاملت،  2.  راستی  معاش 3.  امور  انتظام   .  

وسیلۀ شرایع الهی  داند که بهرو محقق طوسی بسیاری از امور انسانی و اجتماعی را ناشی از قواعد و سننی می(. از این34:  1335طوسی،  )
شود.  گیرد که در آن به مناکحات، معاملات، سیاست و حدود پرداخته مینازل شده است. علم مدنی در این سطح، ذیل »علم فقه« شکل می

  تطاول  و  رجال  تغلب  و  احوال  شود، »به تقلبواسطۀ وضع حاصل میسرشت انسان نیست، بلکه بهعلم فقه چون کاملا  برآمده از طبیعت و  
  مت ]...اما[ ازکح  اقسام  از  افتد  خارج  تفصیل  روی  از  باب  شود. »از اینکند و متبدل میدول« تغییر می  و  ملل  تبدل  و  ادوار  تفاوت  و  روزگار
(. از آنجا که غایت فقه، هنجارسازی و  161:  1369؛ شیرازی،  41-40:  1391باشد« )طوسی،    عملی  متکح  مسائل  داخل  اجمال  روی

 های مدنی را دارد. ریزی و تعیین حدود کنشهای مشخص و جزئی است، توان وضع فروع قوانین، برنامههای مکلفان در مدینهتعیین کنش
؛ طباطبایی،  186: 1385دانند )طباطبایی، برخلاف تصور برخی از نویسندگان که این سخن حکیم طوسی را خلاف عقاید کلامی او می

های گوناگون را از سوی خداوند تعالی امری جایز  (، حکیم طوسی در علم کلام، مسئلۀ نسخ و تغییر احکام شرعی در زمان266:  1386
(. البته روشن است که مقصود از شریعت همان 249:  1390طوسی،  )  داندداند و شاهد آن را حقانیت شرایع پس از حضرت موسی میمی

ن و نه  یک دی   حسب بهنه    ست، یر نیینسخ و تغعلم اصول قابلشود: »الدین شیرازی متذکر میکه قطبفروع دین است نه اصول دین؛ چنان
 (.179: 1369شیرازی، مختلف« ) هایدین  حسببهن ]و[ هم  یک دی  حسببه: هم  نسخ استمختلف، و علم فروع قابل  هایدین  حسببه

به نظر طوسی، بعد از انبیا هر شریعتی دارای مفسرانی است که براساس روش اجتهاد به تطبیق آن قوانین عام با نظام حیات و معاش  
شوند و مثل آنچه به حفظ شهرها و امور جنگ و ها می(. »آنچه شرایع و سنن و سیاسات شامل آن603:  1376طوسی،  )  پردازندمردم می

کند و اتباع او  ها را بیان میها مربوط است. این قضایا یا قضایای کلی است که شارع با بیان اصول کلی آنصلح و قوانین خرج و دخل آن
ها و عمل  کنند و یا قضایای جزئی است که اهل فن از جمله حکام و دیگر مسئولن جامعه به مآخذ آنها را بیان میمثل مجتهدین فروع آن

(. از آنجا که این سطح علم مدنی مبتنی بر فهم متن و اجتهاد از نصوص  286:  1370کنند« )علامه حلی،  یها توسط اشخاص اشاره م به آن
گیرد که در آن محقق به دنبال فهم نصوص و کشف مراد شارع است. این سنخ از  محور شکل میو شریعت الهی است، نظام معرفتی متن

که حکیم طوسی  شود، دارای ظرفیت وسیعی در هنجارسازی اجتماعی و تدبیر جامعه است؛ چناندانش اجتماعی که در ذیل »فقه« تولید می
 (. 609: 1376طوسی،  ) کنددر صناعت خطابه به آن تأکید می

 . علم مدنی خطابی 3ـ3ـ4

شود که در سطح جامعه و میان مردم مشهور شده است. از نظر حکیم طوسی،  ورسوم یا فرهنگ به آن دسته از معرفت مدنی اطلاق میآداب
 (. 41:  1391طوسی،  )  هایی است که مبدأ آن وضع و اتفاق جماعت باشدورسوم آن دسته از کنشآداب

شدن آن را به ادب، فراخواندن مردم به  در کتب اهل لغت، آداب جمع ادب و در اصل به معنای دعا )فراخواندن( است و علت نامیده
و آداب،    داندیم ادب را به معنای ظرافت عمل    علامه طباطبایی نیز   (.201:  1  ج  ، 1441منظور،  ابن)  دانندها میها و نهی از زشتینیکی

ه هر عمل مشروعی که چه دینی باشد مانند دعا و چه مشروع، عقلی  ک  داندیم ه طبع و سلیقه چنین سزاوار  ک  است  یادهی پسندزیبا و    ئتی ه
ه در مقاصد خاصه دارند، مختلف و  کاختلافی    ل یدل بهواقع شود. از دید علامه، جوامع مختلف    ئت ی هباشد مانند دیدار دوستان، بر طبق آن  



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 16  

  ل یدلبهه در نزد قومی پسندیده و در نزد قوم دیگری ناپسند است. این تفاوت  ک؛ چه بسا آدابی  شودیمنیز مختلف    ورسومشانآداب  جهی درنت
 (. 366:  6 ج  ،1386طباطبایی، ) با اخلاق تفاوت دارد ورسوم آداب رونی ااز بد دارند. از  کار نیکه در تشخیص  کاختلافی است  

 ورسوم و اخلاق تفاوت قائل شد: توان از چند جهت میان آداباساس میبراین
 کند، اما آداب مربوط به کنش اجتماعی و افعال بدنی است؛. اخلاق از مسائل مربوط به روح انسانی بحث می1
 اند؛ های مختلف متغیر و متفاوتها راه ندارد، اما آداب در زمان. مسائل اخلاقی از حیث زمانی ثابت هستند و تغییر در آن2
. مسائل اخلاقی از نظر مکان نیز ثبات دارند و در هر شهر و هر کشوری یکسان هستند، اما آداب در شهرها و کشورهای مختلف تغییر  3

 کنند و آداب هر منطقه مخصوص همان مکان است؛ می
 . اخلاق علت است و آداب معلول و ثمرۀ اخلاق است؛4
عابدی،  )  هستند . مسائل اخلاقی قابل استدلل عقلی هستند، اما برای آداب استدللی عقلی وجود ندارد و تابع ذوق و سلیقۀ مردم  5
1380  :201 .) 

عنوان افراد انسانی است. آرون نیز در توضیح کلام منتسکیو آداب  داند که حاکم بر اعمال اشخاص بهورسوم را اعمالی میمنتسکیو آداب
بههای عملی میرا شیوه که  باشدداند  تنظیم شده  اجتماع  نیز  48- 47:  1382آرون،  )  وسیلۀ  بیرو  آلن  »آدابمی(.  شامل    1ورسوم نویسد: 

ورسوم همچنین دارای ابعاد الزام و رضای عمومی  شود. آدابهای زندگی، عادات و رسوم خاص یک ملت، مردم و یا یک جماعت میشیوه
هستشرکت نیز  اجتماعی  حیات  در  )کنندگان  گزاره232:  1366بیرو،  «  منطق  دانش،  در  خصیصه(.  چنین  که  باشند،  هایی  داشته  ای 

 شوند. مشهورات، مقبولت و مسلمات نامیده می
های برهانی بهره گیرند، از  به نظر حکیم طوسی، عموم مردم برای تبیین و تفسیر کنش و جهان اجتماعی خود بیش از آنکه از دانش

گیرد که در  گیرند. کنش و تصمیم عموم مردم جامعه براساس آرا و عقایدی صورت می( کمک می2عامه  »مشهورات« و »مقبولت« )دانش 
کنند. این معانی و  ها رفتارها میتبع زندگی در جامعه، مردم نیز براساس همانجامعه از انتشار و شهرت و مقبولیت کافی برخوردار است و به

های معرفتی در یک نظام مشترک توسط مردم در تعاملات اجتماعی با دیگران منتشر شده است؛ بنابراین عموم مردم فرض را بر صحت  گزاره
توان در صناعت »خطابه«  (. این امور را می488:  1380طوسی،  )  اند تا از طریق بتوانند امور معاش و معاد خود را تنظیم کنندها گذاشتهآن

های جزئی و  ها و پدیدهکه به مطالعۀ کنش  3گیرد مطالعه و بررسی کرد؛ بنابراین سطحی از دانش اجتماعی ذیل صنعت خطابه شکل می
توان »نظریۀ فرهنگی« متفکران مسلمان را استنتاج کرد.  اساس میو اجتماعی دارد. براین  به حقایق تاریخی  انضمامی  پردازد و نگاهروزمره می

«  نمود  اقناع  نند،ک  تصدیق  باید  هک  اموری  در  انکام  قدر  به  را  مردم  جمهور  توانمی  آن  وجود  با  هک  است  علمی  صناعتی  در نظر خواجه »خطابه،
  رودکار می( و در درجۀ اول برای »تصدیق« به588همان:  )  شود(. در خطابه برخلاف برهان و جدل به امور جزئی پرداخته می587همان:  )
توجه اینکه در این سطح از علم مدنی، مقصود نه کشف واقعیت، بلکه دستیابی به مصالح، منافع و خیر و دفع شرور  (. نکتۀ قابل589همان:  )

بخشی،  ( و از ظرفیت انتقادی، رهایی383همان:  )   (. به همین جهت غایت صنعت خطابه »ترجیح« است614-611و    607همان:  )   است
های عملی را به موضوعاتی تبدیل کند  ها و موقعیتتواند کنشاصلاحی و حتی تعالی برخوردار است. به عبارت دیگر، علم مدنی خطابی می

 مطالعه باشند. شناختی قابلکه از منظر جامعه
نهایی ارتباطات پذیرش مداوم یا    فۀیوظ  توان به »نظریۀ ارتباطی« متفکران مسلمان دست یافت؛ چرا کهیمهمچنین  در صنعت خطابه  

تفهیم و تفاهم و تسهیم معنی«  در این صنعت، فرایند »  (.65: 1374غیرمداوم یک تفکر، باور، رفتار، محصول، تصمیم و... است )فرهنگی، 

 
1. Mores 
2. Common Sense 

روش فرهنگ« ارائه شده در همایش ملی دین و نظریه فرهنگی، قم: کمسیون حوزوی شورای انقلاب فرهنگی،   مثابة برای توضیحات بیشگر، ر.ک: سید مهدی موسوی، »صنعت خطابه به    .3
1394. 



 

 

17
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

شود که برای گفتگو و ارتباط با دیگران فراهم است. در خطابه ضمن بیان معیار و ملاک پذیرش یا اصلاح باورها و تصمیمات، آموزش داده می
ها نفوذ کرد. در این روش، ادعای تعمیم  های ارتباطی و زبانی به جهان معنایی آنها سهیم شد و با اتکا بر مهارتباید در احساسات و انگیزش 

ها  ها یا تفسیر از کنشصورت عمیق و پرمایه و ترجیح بهترین کنشها بهها در موقعیتشمولی وجود ندارد، بلکه درصدد توضیح کنشو جهان
ای از جهان  کند. بخش عمدهدهی میهای افراد جامعه را جهتنوعی کنشهای اجتماعی را دارد و بهها است. مشهورات نقش تعینو پدیده

کنند. این فرایند  صورت هدفمند و در ارتباط با دیگران رفتار میشود و افراد بهواسطۀ مشهورات ساخته میمان چیزی است که بهاجتماعی ه 
 شود. دائما  توسط مردم و از طریق ارتباط و گفتگو حفظ و بازتولید می

تری از مصالح  دهد، اطلاع از تجارب گذشتگان است تا درک عمیقیکی از منابع مهمی که حکیم طوسی در صنعت خطابه به آن توجه می
  هاآن  از  بایدحتما     مشیر  هک  است  لزم  اموری  اغراض،  و  عادات  اخلاق،  برحسب  بابی،  هر  در  طورکلینویسد: »بهدست آید. او میجامعه به

گاه گاهی باب، این در  امر تریننافع .باشد داشته راک هری مصلحت حفظ  قدرت تا باشد آ «  است مدارانسیاست روش  و گذشتگان تجارب از آ
نویسد  را می 1« پادشاهان قدیم راجع به مالیات و مصارف آن(. بر همین اساس حکیم طوسی خود رسالۀ »رسم و آیین  610:  1380طوسی،  )

 پردازد. که در آن به تنظیم منطقی مسائل مرتبط با مالیات و امور اقتصادی دولت می

 گیری . نتیجه5

توان گفت کنش اجتماعی و درنتیجه امر اجتماعی محصول سه ساحت از حقیقت  گانۀ علم مدنی میبا توجه به تبیین حکیم طوسی از انواع سه
های آن توجه کرد. هریک از  و واقعیت است؛ بنابراین کنش اجتماعی واقعیتی چندساحتی است و در مطالعه و تبیین آن باید به همۀ ساحت

های فرهنگی خاص  این وجوه در فهم و تبیین کنش اجتماعی مهم هستند؛ چرا که افراد با توجه به طبیعت ذاتی و نوع تلقی از سعادت و زمینه
 پردازند. اجتماعی خود به کنش می

 
 
 

 

 
 

 ی اجگماع  کنش با مرتبط  یهاه یلا. 1شکل  
 
 
 

 یمرتبط با کنش اجتماع یهاهی. لا 1شکل 
 

سطحی از امر اجتماعی نیست، بلکه محصول یک فرایند و حرکت در ابعاد مختلف امر  دریافتی بسیط و تکرو علم اجتماعی،  از این
صورت کامل امر اجتماعی را تحلیل، توصیف، تبیین و ارزیابی کند،  تنهایی و بهتواند بهاساس یک رویکرد خاص نمیاجتماعی است. براین

 ها دست یافت.های زیرین آنها، به لیهبلکه برای نفوذ به عمق هستی اجتماعی باید در یک فرایند »ژرفانگر« با گذار از نمودهای زبرین پدیده

 
  اسگاد؛ و در:  1390تهران: دانشگاه تهران،    .تصحیح محمدتقی مدرس رضوی   .یطوس  نیرالدی نص  خواجه  رسائل  مجموعه  :ین پادشاهان قدیم راجع به مالیات و مصارف آن، دریطوسی، رسم و آ  .1

 .1391مکگوب،  میراث تهران: .گزینش و ویرایش حسین معصومی همدانی و محمدجواد انواری  .(یطوس نیرالدی نص خواجه علم و فلسفه روزگار، ،یزندگ در ییهاپژوهش) بشر 

 طبیعت

 
 

 
 

 

 
 

 

 فرهنگ                             سعادت                             

 کنش اجتماعی 



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 18  

دهد حکیم طوسی با  ها نشان میگانۀ علم مدنی از دیدگاه حکیم نصیرالدین طوسی پرداخته شد. یافتهدر این مقاله، به تبیین انواع سه
دهد که قادر است ابعاد مختلف  دست میهای مدنی بههای اجتماعی و پدیدهجامع برای فهم کنشبندی، مدلی چندساحتی و  ارائۀ این تقسیم

ترتیب شامل »علم مدنی حکمی«، »علم مدنی شرعی« و »علم مدنی خطابی« هستند  طور خاص، این سه گونه بهامر اجتماعی را دربرگیرد. به
دست  پردازند و درمجموع درک و تحلیل عمیقی از روابط اجتماعی و ساختارهای فرهنگی بههای خاصی از امر اجتماعی میکه هرکدام به جنبه

 دهند. می
عنوان چارچوبی برای تحلیل و بازسازی  تواند بهگانۀ خود میفرضیۀ اصلی این تحقیق این بود که علم مدنی طوسی با توجه به ساختار سه

یافته را بهعلوم اجتماعی در دنیای معاصر مورد استفاده قرار گیرد.  و اجتماعی، علم مدنی  با نگاهی حکمی  نشان داد طوسی  ای  گونهها 
 های عملی و فرهنگی نیز توجه کند. های نظری، به جنبهتواند علاوه بر تحلیل بنیاندهی کرده که میسازمان

عنوان  های اجتماعی است. این علم بهشود، به دنبال کشف قوانین کلی حاکم بر کنشلیۀ اول که در »علم مدنی حکمی« بررسی می
پردازد. به عبارت دیگر، این سطح  ای و بنیادین امر اجتماعی میکند و به تحلیل ابعاد شالودهبعد ثابت و نامتغیر حیات مدنی انسان عمل می

فهم و تبیین  های دیگر امر اجتماعی قابلپردازد که بر پایۀ آن، لیهطور عمده به شناخت کلیات و ساختارهای ثابت انسانی میاز علم مدنی به
 1. شوندمشاهده و روابط انسانی نیز به سطح روابط انضمامی و بیرونی فروکاسته نمیاساس، جهان به سطح تجربی و مادی قابلبراین  هستند.

پردازد. علم  لیۀ دوم که موضوع مطالعۀ »علم مدنی شرعی« است، به بررسی مسائل اجتماعی از منظر سعادت و صلاح دنیا و آخرت می
پردازد. در این  مدنی شرعی دانشی است که به وضع قوانین، هنجارها و اصول رفتاری برای سعادت و صلاح عموم مردم در دنیا و آخرت می

تجربۀ دینی شخصی    و  به عرصۀ ایمان  آن  ستنو فرونکاو سعادت  ای معطوف به حقیقت  و زبان گزارهدین  گری  حکایت  سنخ از دانش مدنی بر 
 گیرند. عنوان منبع و مرجع اصلی قرار میشود و در آن، اصول الهی بهتأکید می و گروهی

پردازد. این سطح از علم های اجتماعی و فرهنگی میها و پدیدهورسوم و جزئیات کنشلیۀ سوم یا »علم مدنی خطابی« به مطالعۀ آداب
پردازد و در این راستا براساس  مدنی با توجه به شرایط تاریخی و فرهنگی جوامع مختلف، به بررسی امر اجتماعی در قالب آداب و اعتقادات می

دهندۀ بعد متغیر حیات  گرایانه و انتقادی به وضع موجود و تحولت اجتماعی دارد. این سنخ از علم مدنی توضیحمصالح و مفاسد، نگرشی واقع
و تحول تاریخ و بازسازی فرهنگ و جامعه از طریق    آزادی و بالندگی انسان  ،رهایی   ،رشد ای و تعاملی است و به  صورت منظومهمدنی انسان به

و روش مطالعه و تحلیل فرهنگ    ابزار مفاهمه  مثابۀتواند بهرو، »علم مدنی خطابی« میگو و تعامل اجتماعی توجه دارد. از اینخطابه، گفت
  بودن حقیقتنفی ازلی و ابدیگرایانه و  دلیل توجه به »وحدت نوعی بشر« و ابتنا بر مبانی حکمی و فطری ثابت، به اتخاذ موضع نسبیباشد و به

 انجامد. و شریعت نمی
ویژه در این مقاله نشان داده شده که علم  ای دارد. بهگانه، حکیم طوسی به پیوند و تعامل میان این سطوح توجه ویژهدر این الگوی سه

تر امر اجتماعی باید تمامی این ابعاد در کنار یکدیگر  تواند در یک سطح منفرد مطالعه و تحلیل شود، بلکه برای درک عمیقمدنی طوسی نمی
ویژه در مطالعه و ارزیابی وضعیت جوامع مختلف، باید این سه سنخ از علم مدنی در تعامل با یکدیگر بررسی شوند تا  مورد توجه قرار گیرد. به

 ها فراهم شود. تری از ابعاد مختلف حیات اجتماعی انسانامکان تحلیل و واکاوی دقیق
این را صورتگانهرو، حکیم طوسی منظومۀ سهاز  علم مدنی  از  آن میای  براساس  که  است  اجتماعی  بندی کرده  امر  به مطالعۀ  توان 

پدیدهپرداخت. عالم مدنی پس از شناخت »علم مدنی حکمی« و »علم مدنی شرعی« با »روش خطابه« به مطالعۀ کنش های جزئی  ها و 
پردازد؛ چرا که سطح اولیۀ علم مدنی ناظر به کلیات و کشف قواعد عام حاکم بر نوع کنش اجتماعی است و سطح دوم نیز به  اجتماعی می

چگونگی وضع قوانین و صدور احکام توجه دارد. سطح سوم نیز با جزئیات و موضوعات سروکار دارد. در سطح فرهنگ و خطابه، معرفت نه  

 
آن    ایشالودهمشاهده ریشه در ساخگار  و مناسبات ظاهری و قابل  پدیده  ، « است و در این میانشناخگیهسگیگفت از دید حکیم طوسی، »امر اجگماعی« دارای »عمق    توانمی  .1

اجگماعی از سوی مکاتب نظری مخگلف مانند ساخگارگرایی، پساساخگارگرایی، رئالیسم انگقادی و... مطرح شده است. برای   ةنظری ۀدارند. این نوع نگاه به جهان اجگماعی در حوز 
 عباس مخبر، تهران: آگه.  ةترجم .هابرماس  تا پارسونز از ، ی اجگماع  یةنظر .(1389) یانک: کرایب، .توضیحات بیشگر ر



 

 

19
3 

اللهی اله کرمنعمت ... /یطوس یعلم مدن یبازخوان  

منزلۀ ابزاری برای تشخیص مصالح و مفاسد جامعه و انجام اعمال مختلف کنشگر اجتماعی است. از  مثابۀ بازنمود کامل عالم، بلکه بهبه
رو در این سطح از علم مدنی، اصل کفایت عملی به همراه انسجام آن با شبکۀ دانش و سازگاری با سایر سطوح معرفت انسان بسیار  این

ها با واقعیت نیست،  یک آنبهها و تناظر یکگزارهها به معنای ارزیابی و سنجش تککننده است. در این الگوی معرفتی، سنجش نظریهتعیین
ای سنجیده  ها مواجه هستیم. به این ترتیب در مقام سنجش، کل آن شبکۀ معرفت و نظام نظریهای از معرفت و نظامی از نظریهبلکه با شبکه

 شود. می
توان به شود که براساس آن میشمول تولید میشود، سطحی از علم مدنی جهاندر این الگو چون به »وحدت نوعی انسان« توجه می

دلیل توجه به تغییر و دگرگونی حیات اجتماعی و تنوع جوامع، سطحی از  حال بهمطالعۀ انتقادی و تطبیقی جوامع مختلف پرداخت و درعین
 های فرهنگی آن جوامع است. کند که متناسب با اقتضائات و زمینهگرایی در علم مدنی را ایجاب میکثرت

بررسی روابط میان این سطوح مختلف حیات انسان )طبیعت، سعادت و فرهنگ( و سازوکار تأثیرگذاری »علم مدنی حکمی« و »علم مدنی  
توان با  شرعی« بر »علم مدنی خطابی« و تأثیرپذیری »صناعت خطابه« از »برهان« و »شریعت« از مباحث مهم این بحث است که آن را می

 استفاده از مباحث و آثار حکیم طوسی در تحقیقات علمی دیگر پی گرفت. 
های طوسی با دیگر اندیشمندان و مکاتب فکری معاصر بپردازند  طور خاص به بررسی تطبیقی اندیشهشود تحقیقات آینده بهپیشنهاد می

شناسی »علم مدنی خطابی« و کاربرد آن در تحلیل و تبیین  های مغفول این نظام فکری آشکار شود. همچنین بررسی بیشتر روش تا ظرفیت
 . تواند مسیر جدیدی برای مطالعات اجتماعی و فرهنگی ارائه دهدتحولت فرهنگی و اجتماعی می

 ملاحظات اخلاقی . 6

گاهانه   آ رضایت  شامل  اخلاقی  موازین  کلیه  پژوهش،  این  یا خروج  شرکتدر  ورود  و  افراد  اطلاعات  بودن  از محرمانه  اطمینان  کنندگان، 
 کنندگان رعایت شده است. همچنین ملاحظات اخلاقی مطابق با اصول اخلاق در پژوهش مدنظر قرار گرفته است. داوطلبانه مشارکت

 سپاسگزاری و حمایت مالی. 7

 شده است. ن افتیدر  یع فارانتیغ ای  یتجار  ،ی عموم ،ی دولت یهااز سازمان یمال  ککم چی هدر نگارش این پژوهش  

 تعارض منافع . 8

 دارد که در این مطالعه هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد. اعلام می هنویسند

 . منابع9
 ی. و فرهنگ  ی تهران: علم   . باقر پرهام   ۀ ترجم   . ی شناس جامعه در    شه ی اند  ر ی س   ی اساس   مراحل   (. 1382)  مون ی ر  آرون، 

 تهران: سمت.   . ی شناس جامعه تکون    خ یتار   (. 1390ی ) تق  ، ی آزادارمک
 .دارالعرب   : قاهره   . ات ی عی و الطب  ة الحکم   ی تسع الرسائل ف   (. 1368)   عبدالله   بن   ن ی حس  نا، ی س ابن 

 (. ره)  النجفي   المرعشي   العظمی   الله   ة ی آ   مکتبة قم:   . گران ی و د   ی به کوشش قنوات   . الشفاء، منطق، مدخل   (.م   1952)   عبدالله   بن   ن ی حس   ، نا ی س ابن   
 دار. ی قم: ب  . المباحثات   (. 1371)   عبدالله   بن   ن ی حس  نا، ی س ابن 
 .دارالصادر :  روتی ب   . العرب   لسان   (. 1414)   مکرم   بن   محمد   منظور، ابن 

 . هانی ک :  تهران   ی. ساروخان   باقر   ۀ ترجم   . ی اجتماع  علوم   فرهنگ   (. 1366)  آلن  رو، ی ب 
 . فردا   کتاب :  قم   . ی اجتماع   ی ها جهان   (. 1392)  د ی حم   ا، ی پارسان 

 .شناسان جامعه :  تهران   . عالمان مسلمان   ی شناخت جامعه   ی ها ه ی نظر   (. 1393)   محمد   د ی س   ، یثقف 
 .حکمت :  تهران   ی. د ی ب دره   ی صانع  منوچهر   ۀ ترجم   . ( ی طوس   ن ی رالدی نص   خواجه   دالاعتقاد یتجر   منطق   بخش   شرح )  د ی النض  الجوهر   (. 1370)   علامه   ، ی حل 



 

 

1404بهار ، اوله ، شمار پانزدهم های اجتماعی متفکران مسلمان/ سال نظریه 20  

  ی. طوس   ن ی رالد ی و خواجه نص   یی طباطبا   علامه   ۀ ش ی اند   براساس   « ی »فناء عرفان   ۀ بر قاعد   ی بر اصالت جامعه متک   ن ی نو   ی برهان   ۀ ارائ   (. 1401)   م ی ابراه   ، ی خان 
 https://doi.org/10.22059/jstmt.2022.336733.1500 .  99- 81،  (1) 12  ،متفکران مسلمان   ی اجتماع   ی ها ه ی نظر 

   . تهران: دانشگاه تهران   . کاردان   محمد ی عل   ۀ ترجم   . ی شناس قواعد روش جامعه (.  1383)   ل ی ام  م، ی دورک 
 .116-91  ، 85  ، ( کلام   و   فلسفه )  ی اسلام   مطالعات   ۀ فصلنام   ی. طوس   ن ی رالد ی نص   خواجه   نظرگاه   در   ی اجتماع   طبقات  (. 1389)  ابوالفضل   د ی س   ، ی رضو 

 . هان ی ک   ۀ سس ؤ م:  تهران   . ی اجتماع  علوم   فرهنگ   (. 1366)  باقر   ، ی ساروخان   
 دانشگاه   ی. اله کرم   الله نعمت   : راهنما   استاد   ی. دکتر   ۀ رسال   . اسلام   حکمت   منظر   از   ی ندار ید   ی است ی س   یۀ نظر   ی بند صورت   (. 1403ی )محمدهاد   ، یعت ی شر 

 .ور ی شهر (  ع )   باقرالعلوم 
 .ه ی اسلام :  تهران  . دالاعتقاد ی تجر   ی فارس  شرح   (. 1376)   ابوالحسن   ، ی شعران 

 . حکمت :  تهران   . مشکوة   محمد   د ی س  ح ی تصح   .التاج   ة درّ   (. 1369)  ن ی الد قطب   ، ی راز ی ش 
 . کتاب   ۀ خان :  تهران   . یپژوه خواجه   (. 1390)  عبدالله   ، ی صلوات 

 .ر ی کو :  تهران   . ران ی ا  در   ی اس ی س  ۀ ش ی اند   خ یتار   بر  ی درآمد   (. 1385)  جواد   د ی س   ، ییطباطبا 
 .ر ی کو :  تهران   . ران ی ا   در   ی اس ی س   ۀ ش یاند  زوال   (. 1386)  جواد   د ی س   ، ییطباطبا 
 .ن ی مدرس  ۀ جامع :  قم   ششم.   لد ج   ی. محمدباقر همدان   د ی س   ۀ ترجم   . زان ی الم  ر ی تفس  (. 1386)  ن ی محمدحس   د ی س   ، ییطباطبا 

 .زائر :  قم   ی. عابد   احمد   ۀ ترجم  . ة ی ن ی المع  ة للخزان  ة ی ن یالد  الآداب   (. 1380)   حسن بن فضل   السلام ن ی ام  ، ی طبرس 
 . تهران   دانشگاه :  تهران   . ی طوس   خواجه   رسائل  مجموعه   : در   . آن   مصارف   و   ات ی مال  به   راجع   م ی قد   پادشاهان   ن ی آئ  و  رسم   (. 1390)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 

 . اقبال تهران:    .   ی اخلاق ناصر   (. 1391)   ن ی الد ر ی نص   ، یطوس   
 ه. ی ه اسلام ی تهران: علم   اول.   لد ج   . ی اخلاق ناصر   (. 1371)   ن ی الد ر ی نص   ، یطوس   

 .ی اسلام   ارشاد   و   فرهنگ   وزارت :  تهران   ی. بروجرد   ی مصطف   ی بازنگار   . الاقتباس   اساس   (. 1380)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 .ن ی مدرس   ۀ جامع :  قم   ی. آمل   زاده حسن   ق ی و تعل  ح ی تصح   . دالاعتقاد ی تجر شرح    ی المراد ف   کشف در:    ، دالعتقاد ی تجر   ق(.  1422)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 . تهران   دانشگاه :  تهران   ی. رضو   مدرس   ی محمدتق   ح ی تصح   . ی طوس   ن یرالدی نص   خواجه   رسائل   مجموعه در:    ار، ی جبر و اخت   (. 1390)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 . دارالضواء   : روت ی ب  . المحصل   ص ی تلخ :  در   . الحکمة   اقسام   ۀ رسال   ق(.  1405)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 نی حس   ش ی را ی و   و   نش یگز .  ( ی طوس   ن ی رالدی روزگار، فلسفه و علم خواجه نص  ، یدر زندگ   ییها پژوهش )   بشر   استاد در:    ه، ی مال   ۀ رسال   (. 1391)   نی رالد ی نص  ، یطوس 

 .مکتوب   راث ی م :  تهران   ی. انوار   محمدجواد   و  ی همدان   ی معصوم
 . کتاب   بوستان :  قم   ی. آمل   زاده حسن حسن    ح ی تصح   سوم.   لد ج   . هات ی التنب  و   الاشارات   شرح   (. 1386)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 . تهران   دانشگاه :  تهران   . پژوه دانش   ی کوشش محمدتق   به   . العقائد   فصول   (. 1335)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 . کتاب   ۀ خان :  تهران   ی. صلوات   عبدالله  کوشش   به   . ی پژوه خواجه قواعدالعقائد، در:    (. 1390)   ن ی رالد ی نص   ، یطوس 
 : دار المشرق. روت ی ب   . کتاب الحروف   م(.   1970)   ابونصر   ، ی فاراب 
 .ی الحجاز   ة قاهره: مطبع   . الفاضله   نة ی آراء اهل المد   ق(.   1368)   ابونصر   ، ی فاراب 
 . دارالمشرق : روت ی ب   ی. محسن مهد   تصحیح   . ی اخر   نصوص  و   الملة   کتاب   م(.   1991)   ابونصر   ، ی فاراب 
 : دارالمناهل. روتی ب   . السعاده   ل ی تحص   (. 1413)   ابونصر   ، ی فاراب 

   ی. قم: دارالهد   . مقدم ی جابر   اکبر ی عل ترجمۀ    . ی سعادت از نگاه فاراب   (. 1384)   ابونصر   ، ی فاراب   
گه   نشر :  تهران   . مخبر   عباس   ۀ ترجم   . هابرماس   تا   پارسونز   از   ، یاجتماع   یۀ نظر   (. 1389)   ان ی   ب، ی کرا   .آ

 .ر ی اساط :  تهران   . ی طوس   ن ی رالد ی نص   خواجه و آثار    احوال   (. 1383ی ) محمدتق   ، ی رضو   مدرس 
 . مکتوب   راث ی م:  تهران   . ( ی روزگار، فلسفه و علم خواجه طوس   ، یدر زندگ   یی ها پژوهش )  بشر   استاد   (. 1391ی ) انوار  محمدجواد   و   ن ی حس   ، یهمدان   ی معصوم

 . ی فرهنگ   انقلاب   ی عال   ی شورا   ی حوزو   ی شورا :  قم   . ی فرهنگ   یۀ نظر   و   ن ید  ش ی هما   . روش فرهنگ   ۀ مثاب به خطابه   صناعت   (. 1394) ی  مهد   د ی س  ، ی موسو 
 Schutz, Alfred (1967). The Phenomenology of the Social World. Northwestern University Press. 
Giddens, Anthony (1984). The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. University 

of California Press. 

https://doi.org/10.22059/jstmt.2022.336733.1500

